
© The Author(s); sottoposto a peer review - pubblicato con licenza CC-BY-NC-ND 4.0 
DOI 10.35948/DILEF/978-88-6032-827-4.06

Sara Drioli, Università degli Studi di Trieste, sara.drioli@phd.units.it

Galileo Galilei: non solo scienza.  
Per una rivisitazione della lettura husserliana
Sara Drioli

1. Scopritore e occultatore: una definizione esaustiva?

«Un genio che scopre e insieme occulta»1. Sono questi i termini con cui il 
padre della fenomenologia trascendentale Edmund Husserl defini-
sce l’iniziatore della scienza moderna Galileo Galilei in un passaggio 
contenuto nella seconda parte de La crisi delle scienze europee e la fenome-
nologia trascendentale (1936) e intitolata L’origine del contrasto moderno tra 
obiettivismo fisicalistico e soggettivismo trascendentale. 

Nonostante l’attenzione critica di Husserl all’impostazione scien-
tifico-matematica di Galilei sia molto frequente nei suoi scritti, è la 
conferenza di Praga, confluita ne La crisi delle scienze europee, il lavoro 
in cui il pensatore di Prossnitz dedica al fisico le sue osservazioni più 
emblematiche:

Egli [Galilei] scopre la natura matematica, l’idea metodica, egli apre la 
strada a un’infinità di scopritori e di scoperte fisiche. Egli scopre, di fronte alla 
causalità universale del mondo intuitivo, ciò che da allora in poi si chiamerà 
senz’altro (in quanto sua forma invariante) legge causale, la «forma a priori» 
del «vero» mondo (idealizzato e matematico), la «legge della legalità esatta», 
secondo la quale qualsiasi accadimento della «natura» – della natura idealiz-
zata – deve sottostare a leggi esatte.

1	 Edmund Husserl, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, Enri-
co Filippini (trad. it.), Milano, Il Saggiatore, 2015, p. 84.



Sara Drioli

120

Tutto ciò è una scoperta e insieme un occultamente, anche se fino a oggi 
l’abbiamo considerato una pura e semplice verità2.

Seppure Husserl riconosca grandi meriti agli straordinari contri-
buti scientifici determinati dalle scoperte di Galilei, il fenomenologo 
delucida al contempo quanto il processo di matematizzazione della na-
tura, l’esito del metodo di logicizzazione del reale che viene elaborato 
dalla fisica galileiana, abbia provocato un adombramento fatale, un 
«occultamento» del principio di senso, ridotto da quel processo a mero 
ideale logico-formale, che sta a fondamento della realtà. Quest’ultima 
non viene più riconosciuta come imprevedibile e in costante divenire, 
ma presumibile e manipolabile in base alla «legge della legalità esatta» 
destinata a influenzare l’intero campo culturale della conoscenza com-
posto tanto dalle scienze della natura quanto dalle scienze dello spiri-
to. Come Ruggero Zanin ha sottolineato in riferimento alla visione fe-
nomenologico-husserliana: «Galileo sarebbe a tal punto un uomo della 
crisi da poter essere addirittura considerato all’origine della crisi delle 
scienze europee. Così almeno pensava Edmund Husserl che, nella sua 
ultima opera, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, 
imputa a Galileo di aver provocato, attraverso il suo obiettivismo e la 
matematizzazione della natura, la perdita dell’unità della ragione e il 
tragico disordine in cui l’umanità contemporanea sta dibattendosi»3. 

Ora, ne Il Saggiatore (1623), il fisico toscano esplicita la mentalità 
scientifica che caratterizza il suo procedere metodologico, le acquisi-
zioni da esso derivate nonché la propria idea di ricerca filosofica4. 

2	 Ivi, pp. 84-85.
3	 Ruggero Zanin, Galileo Galilei. Tre lettere. Sulla vita, la scienza, la filosofia, Treviso, 

Pagus, 1991, p. 12.
4	 Anche l’opera galileiana del 1632, il Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo, 

scritto sotto forma di dialogo che assieme alla lettera rappresenta un genere classico 
della letteratura filosofica di chiara derivazione platonica, è un trattato dagli inte-
ressi non solo scientifici ma pure filosofici dato che sono volti a sottolineare il valo-
re e la forza del sapere umano e dell’uomo di cultura che rivendica una conoscenza 
propriamente autentica: «il contenuto del Dialogo non è soltanto scientifico, ma 
come si dichiara nel titolo anche filosofico. Ciò ha dato luogo ad alcune riserve da 



Galileo Galilei: non solo scienza

121

Se quella di Husserl è la filosofia fenomenologica, che coglie e de-
scrive i costituenti essenziali della vita trascendentale di coscienza, 
quella di Galilei è la filosofia naturale che indaga e spiega le leggi che 
governano la natura. Sotto quest’ultimo profilo, un esempio potrebbe 
essere costituito dalla scoperta galileiana della legge matematica del 
moto di caduta dei gravi riscontrabile in Discorsi e dimostrazioni matema-
tiche attorno a due nuove scienze (1638). Opera in cui, come Ernst Cassirer 
ha sottolineato, «Galilei non solo espose fatti fisici nuovi e fondamen-
tali, ma introdusse e stabilì saldamente un nuovo metodo generale di 
pensiero scientifico, un metodo di osservazione empirica e deduzione 
matematica. Comprendere questo metodo e interpretarlo nel suo vero 
senso divenne uno dei compiti principali della filosofia moderna»5. 
Punto, questo, precisa il filosofo tedesco, che conferma che anche «nel 
campo della filosofia […] il pensiero di Galileo si rivelò rivoluzionario»6. 
Riguardo al moto di caduta dei gravi, Galilei ha fornito una descrizione 
in termini matematici corroborata dall’esperimento scientifico. Per-
tanto, per poter rispondere all’obiettivo dell’atteggiamento filosofico 
così come inteso da Galilei, si può e si deve adeguare la mente umana 
a quello che è il peculiare carattere con cui l’immenso libro della natu-
ra è stato scritto da Dio. Parallelamente a quanto osservato da Galilei 
nell’opera del 1623:

parte di moderni studiosi i quali giudicano che l’opera non ha il carattere di tratta-
zione scientifica, ma essenzialmente pratica e polemica. […] Nel contenuto, l’opera 
presenta non solo le tesi della nuova concezione astronomica ma il senso stesso 
della vita e del sapere quali si sono venuti determinando nel clima della civiltà ri-
nascimentale raccolta e fatta propria dallo scienziato pisano» in Franz Brunetti, 
Introduzione, in Galileo Galilei, Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo, Ope-
re, ii, a cura di Franz Brunetti, Torino, UTET, 1964, p. 11.

5	 Ernst Cassirer, Galileo: scienza nuova e spirito nuovo, in Ernst Cassirer, Dall’U-
manesimo all’Illuminismo, a cura di F. Federici, Firenze, La Nuova Italia, 1995, p. 175. 
Cfr. Ernst Cassirer, Il concetto e il problema della verità in Galileo, in Ernst Cassi-
rer, Dall’Umanesimo all’Illuminismo, cit., pp. 147-173; Ernst Cassirer, Il platonismo 
di Galileo, in Ernst Cassirer, Dall’Umanesimo all’Illuminismo, cit., pp. 193-220..

6	 Ibidem: «For even in the field of philosophy Galileo’s thought proved rivolutionary».



Sara Drioli

122

La filosofia è scritta in questo grandissimo libro che continuamente ci sta 
aperto innanzi agli occhi (io dico l’universo), ma non si può intendere se prima 
non s’impara a intender la lingua, e conoscer i caratteri, ne’ quali è scritto. Egli 
è scritto in lingua matematica, e i caratteri son triangoli, cerchi, ed altre figu-
re geometriche, senza i quali mezi è impossibile a intenderne umanamente 
parola; senza questi è un aggirarsi vanamente per un oscuro laberinto7.

E nella Lettera a Fortunio Liceti risalente al gennaio 1641, il fisico pun-
tualizza la sua visione: 

Ma io veramente stimo il libro della filosofia, esser quello che ripetuta-
mente ci sta aperto dinanzi agli occhi; ma perché è scritto in caratteri diversi 
da quelli del nostro alfabeto, non può esser da tutti letto: e sono i caratteri di 
tal libro triangoli, quadrati, cerchi, sfere, coni, piramidi et alte figure mate-
matiche, attissime per tal lettura8.

Interpretando rigorosamente il dettato galileiano sopra riportato, 
si potrebbe riconoscere che se la matematica è il linguaggio specifico 
della filosofia della natura, che non tutti possono decifrare e compren-
dere, l’uomo di scienza debba interessarsi per lo più all’ordine mate-
matico della realtà. 

Il dominio a cui lo scienziato dovrebbe dedicare la propria attenzio-
ne sembrerebbe essere quello della Natura su cui viene applicato il ra-
gionamento sperimentale-deduttivo che utilizza il codice matematico, 
coincidente con il carattere necessario della realtà naturale, mediante 
il quale gli esperimenti vengono iniziati e, auspicabilmente, portati a 
termine con successo. Le verità scientifiche poi formulate daranno del-
le indicazioni riguardo alla costituzione propria, ovverosia, fisica, dei 
fenomeni del mondo. Dunque, sembrerebbe del tutto evidente che l’at-
teggiamento di fondo del pensiero galileiano sia una rinuncia a quella 
inclinazione che comporta la formulazione di visioni del mondo di ca-

7	 Galileo Galilei, Il Saggiatore, Opere, i, cit., pp. 631-632.
8	 Galileo Galilei, Epistolario, ii, a cura di Francesco Vigo, Livorno, F. Vigo editore, 

1872, p. 227. 



Galileo Galilei: non solo scienza

123

rattere filosofico-spirituale. Il pensiero di Galilei muove da premesse e 
giunge a conclusioni che sono del tutto interne al panorama di interes-
si scientifico-naturali che non potrebbero, per loro stessa origine, col-
limare con quelli di tipo intuitivo ed esistenziale quali sono quelli della 
fenomenologia husserliana. Ma pur continuando a tenere presente 
l’idea galileiana di filosofia, che analogamente a quella husserliana si 
interroga sul problema della costituzione del reale, un’indagine erme-
neutica su precisi passaggi contenuti in alcune fonti di Galilei consente 
di riscoprire una rilevante disposizione filosofica e un interesse non 
secondario su questioni perlopiù extra-naturali a cui i contributi hus-
serliani, che criticano i prodotti culturali del pensiero scientifico nel 
quadro complessivo degli obiettivi della fenomenologia trascendenta-
le, sembrano non riconoscere il giusto ruolo.

2. Le idee filosofiche di Galilei e il copernicanesimo di Husserl

Circa il ruolo di Galilei nella storia della riflessione filosofica vale la 
pena riportare buona parte, perché molto rilevante, del commento di 
Giovanni Papini contenuto nella Prefazione alla raccolta di numerosi 
«frammenti filosofici» da lui scelti e ordinati per lo studio del pensiero 
galileiano:

Galileo non ha mai fatto di proposito quella che oggi si chiama filosofia, 
ovvero scienza dell’universale, e non ha mai avuto troppa simpatia per quelli 
spiriti metafisici azzardosi, come ad esempio Campanella, che lo eccitavano 
a metter fuori pensieri non proprio sicuri e dimostrabili. È vero che Galileo 
teneva al nome di filosofo, come lo prova un passo di una sua lettera a Belisa-
rio Vinta del 7 maggio 1610, nella quale, trattandosi di entrare al servizio del 
Gran Duca di Toscana, scriveva: «quanto al titolo et pretesto del mio servizio, 
io desidererei, oltre al nome di Matematico, che S. A. ci aggiugnesse quello di 
Filosofo, professando io di havere studiato più anni in filosofia, che mesi in 
matematica pura». (x, 353). Ma da tutti gli scritti del Galileo si ricava ch’egli 
intendeva Filosofia nel senso che, dopo, è stato detto inglese, cioè nel senso di 
Filosofia Naturale, o Fisica.



Sara Drioli

124

Nonostante ciò Galileo ha pieno diritto di entrare a far parte della storia 
della filosofia, non solo per l’influenza che le sue scoperte astronomiche e le 
sue teorie meccaniche hanno avuto sulle menti dei tempi suoi, ma anche per 
gli insegnamenti di metodo e le osservazioni psicologiche che si trovano ab-
bastanza spesso ne’ suoi scritti […] Due sole idee, fra tante, si possono riavvi-
cinare a quelle che i più soglion chiamare filosofiche: quella sulla distinzione 
tra qualità primarie e secondarie dei corpi, nella quale Galileo ha chiaramente 
precorso Locke e perciò aperta la strada all’idealismo berkeleyano – e quella 
sulla luce come principio delle cose, la quale ricorda in modo evidente alcune 
modernissime teorie sulla costituzione dell’universo.

Per tutto questo mi pare che il posto di Galileo nella storia della filosofia 
dovrebbe essere maggiore di quel che ora non è9.

Com’è noto, la questione sull’esistenza o meno in natura delle qua-
lità oggettive, delle grandezze quantitative che affiancano le qualità 
soggettive ovvero le conseguenze dell’interazione delle qualità ogget-
tive con il corpo senziente, è stata una delle più dibattute nella storia 
del pensiero filosofico, sulla quale lo scienziato Galilei ha avuto una po-
sizione ben precisa che Husserl, già ne La filosofia come scienza rigorosa 
(1911), commentava in quanto “cattiva teoria” nonostante il suo buon 
procedimento metodico che attinge al mondo comune dell’esperienza 
vivente10. E ciò perché, come indicato da Guido Neri: «L’intero mon-

9	 Giovanni Papini, Il pensiero di Galileo Galilei, Carabba, Lanciano, 1900, pp. 6-7.
10	 Sul tema del rapporto fra scienziato e mondo-della-vita è interessante segnalare il 

contributo di Don Ihde, Husserl’s Galileo Needed a Telescope!, «Philosophy&Techno-
logy», vol. 26, n.3, Berlin, Springer, 2013, p. 77, che evidenzia, da un lato, l’enfasi ec-
cessiva di Husserl sul processo di matematizzazione e, dall’altro, la trascuratezza 
del fenomenologo circa le tecnologie che mediano la percezione. Per mezzo di un 
utilizzo incorporato o incarnato degli strumenti scientifici (come il telescopio) l’uo-
mo di scienza resta completamente immerso nel mondo-della-vita: «If science is 
that human practice which yields new knowledge and knowledge which exceeds 
the bare or unaided senses, then only the science which is embodied in instrumen-
ts which amplify and magnify ordinary capacities will qualify and that is the scien-
ce produced by Galileo-with-his-telescope. And from even this scanty history, one 
should be able to see that much of the Galilean invention of early modern science 
took place only because Galileo did have a telescope, an artifact which receives no 
Husserlian mention».



Galileo Galilei: non solo scienza

125

do sensibile-intuitivo, sulla cui base le categorie scientifiche vengono 
prodotte mediante un processo di idealizzazione, viene svalorizzato a 
semplice apparenza11. 

Ne Il Saggiatore, Galilei dimostra accuratamente come poter affer-
mare la realtà delle qualità oggettive che in quanto tali sono le uni-
che qualità da poter attribuire all’oggetto corporeo provocando, in tal 
modo, quella che Paolo Rossi ha definito essere una «esclusione dell’uo-
mo dall’universo della fisica»12, non per un effettivo disinteresse nei 
confronti della sfera soggettiva ma per consentire alla fisica di acqui-
sire un modello scientifico finalmente svincolato da antropomorfismi 
e cause finali, pertanto, di guadagnare una effettiva autonomia dalle 
sovrastrutture culturali dominanti. 

Al fine della sua spiegazione, Galilei prende in esame il senso del 
tatto. Infatti, basta toccare un ente per capire in modo indiscutibile la 
sua forma, sferica o cubica per esempio. Ma il contatto con l’oggetto 
provoca anche una risposta soggettiva quale è il solletico, che dipen-
de dalla condizione dell’individuo, in modo particolare dalla reattività 
della sua cute e non dalla natura dell’ente:

Io vo movendo una mano ora sopra una statua di marmo, ora sopra un 
uomo vivo. Quanto all’azzione che vien dalla mano, rispetto ad essa mano è la 
medesima sopra l’uno e l’altro soggetto, ch’è di quei primi accidenti, cioè moto 
e toccamento, né per altri nomi vien da noi chiamata: ma il corpo animato, 
che riceve tali operazioni, sente diverse affezzioni secondo che in diverse par-
ti vien tocco; e venendo toccato, verbigrazia, sotto le piante de’ piedi, sopra 
le ginocchia o sotto l’ascelle, sente, oltre al commun toccamento, un’altra af-
fezzione, alla quale noi abbiamo imposto un nome particolare, chiamandola 
solletico: la quale affezzione è tutta nostra, e non punto della mano13.

11	 Guido Davide Neri, L’«ouverture» della Crisi, introduzione a Edmund Husserl, 
L’obiettivismo moderno. Riflessioni storico-critiche sul pensiero europeo dall’età di Galileo, 
Milano, Il Saggiatore, 1976, p. 23.

12	 Paolo Rossi, Il pensiero di Galileo Galilei, Torino, Loescher, 1970, p. 66. 
13	 Galileo Galilei, Il Saggiatore, cit., pp. 778-779.



Sara Drioli

126

Oltre a quello del tatto, il fisico si serve di un argomento aggiunti-
vo per poter confermare la sussistenza di qualità misurabili. Sulla scia 
della tesi aristotelica, in base alla quale il moto è la causa del calore14, 
Galilei fa comprendere che quest’ultimo, come il sapore, l’odore, il co-
lore, non sia una proprietà fattuale del corpo ma un’impressione sog-
gettiva causata dall’effetto del moto vivacissimo delle particelle della 
sostanza fisica che agisce sugli organi di senso del soggetto: 

Restami ora che, conforme alla promessa fatta di sopra a V.S. Illustrissi-
ma, io dica certo mio pensiero intorno alla proposizione «Il moto è causa di 
calore», mostrando in qual modo mi par ch’ella possa esser vera. Ma prima 
mi fa di bisogno fare alcuna considerazione sopra questo che noi chiamia-
mo caldo, del qual dubito grandemente che in universale ne venga formato 
concetto assai lontano dal vero, mentre vien creduto essere un vero accidente 
affezzione e qualità che realmente risegga nella materia dalla quale noi sen-
tiamo riscaldarci15.

Un’ulteriore tematica contenuta nel pensiero galileiano che è rile-
vante sotto il profilo non solo scientifico ma anche filosofico è quella 
della luce. Quest’ultima non è concepita da Galilei soltanto come prin-
cipio atomico del reale, che al pari del calore risponderebbe, secondo la 
posizione del fisico, alla teoria corpuscolare, ma pure come principio del 
mondo, fondamento universale della natura, estrema espansione, ulti-
ma rarefazione in cui tutte le cose si condensano per potersi compor-
re. Secondo quanto riporta il commento di Orazio Rucellai, le tracce 
di questa idea si possono riscontrare già nel pensiero filosofico antico: 

Voleva anche [Eraclito] che il fuoco si costipasse e insieme stringessesi non 
altrimenti che noi abbiam detto accadere dell’acqua e dell’aria, come dice an-
che Platone nel Timeo, il quale afferma un elemento passare in un altro e così 
via via. E voi non potete negare anche questo, e perché non vi paia miracolo 
vo’ contarvi in simil proposito, come una cosa somigliante cadde parimente 

14	 Aristotele, Il cielo, ii, 7.
15	 Galileo Galilei, Il Saggiatore, cit., p. 777.



Galileo Galilei: non solo scienza

127

in pensiero al Signor Galileo nostro, e pure egli era matematico, che vuol dire 
non essere di soperchio credulo16. 

Oltre a concepire la luce come principio fisico del mondo, Galilei 
la valuta come principio originario della vita, uno spirito che si propaga 
nell’intero universo ed espande la condizione vitale degli esseri. In una 
lettera indirizzata a Piero Dini il 23 marzo 1615, Galilei afferma: «parer-
mi che nella natura si trovi una substanza spiritosissima, tenuissima 
e velocissima, la quale, diffondendosi per l’universo, penetra per tutto 
senza contrasto, riscalda, vivifica e rende feconde tutte le viventi cre-
ature; e di questo spirito par che ’l senso stesso ci dimostri il corpo del 
sole esserne ricetto principalissimo»17. 

Nella continuazione della medesima lettera, il fisico chiama in cau-
sa la teoria eliocentrica affermando: «Onde molto verosimilmente pos-
siamo affermare, questo spirito fecondante e questa luce diffusa per 
tutto il mondo concorrere ad unirsi e fortificarsi in esso corpo solare, 
per ciò nel centro dell’universo collocato, e quindi, poi, fatta più splen-
dida e vigorosa, di nuovo diffondersi»18. Va da sé che la teoria dell’e-
liocentrismo sia stata rivoluzionaria non solo nel campo della scienza 
ma anche in quello della filosofia. Se prima numerosi filosofi e teologi 
contemporanei a Copernico la rifiutano, essa trova definitiva accetta-
zione con l’uscita dei Principia di Isaac Newton nel 1687. E nel pensiero 
filosofico più vicino alla contemporaneità, Husserl è stato uno degli in-
tellettuali che ha elaborato una delle interpretazioni più interessanti e 
filosoficamente significative dell’eliocentrismo. Nel maggio 1934 il pa-
dre della fenomenologia trascendentale redige un importante mano-
scritto intitolato Umsturz der kopernikanischen Lehre in der gewöhnlichen 
weltanschaulichen Interpretation (“Rovesciamento della dottrina coperni-
cana nell’interpretazione della corrente visione del mondo”) che verrà 
reso edito negli Stati Uniti da Marvin Farber. In questo scritto, Husserl 
riporta una considerazione in particolare che, di primo acchito, po-

16	 Giovanni Papini, Il pensiero di Galileo Galilei, cit., p. 20.
17	 Galileo Galilei, Epistolario di Galileo Galilei, i, cit., pp. 187-188.
18	 Ivi, p. 188. 



Sara Drioli

128

trebbe far inciampare in un equivoco ermeneutico: «la Terra […], nella 
forma originaria di rappresentazione, non si muove […]»19. 

Se si analizza tale tesi sul piano scientifico-astronomico è del tutto 
evidente che essa sia completamente inaccettabile. Ma la dichiarazio-
ne husserliana dev’essere esaminata sul piano filosofico e, più distin-
tamente, su quello fenomenologico-trascendentale che apre alle espe-
rienze fenomenologiche del mondo, fra le quali, quelle della spazialità 
che in quanto costitutiva di esperienza inerisce alla fenomenologia ge-
netica, la forma superiore della teoria della costituzione20. Ora, poiché 
«ogni legittimazione trova il proprio punto di partenza soggettivo e il 
proprio ancoramento estremo nell’io»21 la tesi husserliana la Terra non 
si muove dev’essere letta riconducendola al tema centrale della fenome-
nologia: la soggettività. Husserl, che si colloca fra «noi copernicani»22, 
non vuole di certo affermare che la terra non si muova nel senso che «se 
ne stia in quiete nello spazio»23 ma che, come Renato Cristin ha rileva-
to, «in quanto suolo originario (terreno della vita e della storia, della 
natura e dello spirito) la Terra immobile è analogo al Leib»24, al corpo 
vivente del soggetto trascendentale, «che nell’esperienza primordinale 
[…] non conosce spostamento né quiete, ma solo moto interno e quiete 
interna»25. 

Come la Terra è la circostanza primigenia, che preserva la struttu-
ra di vita universale, tanto spirituale quanto materiale, e la alimenta, 

19	 Edmund Husserl, Rovesciamento della dottrina copernicana nell’interpretazione della 
corrente visione del mondo, Guido Neri (trad. it.), in «aut aut», 245, 1991, p. 4.

20	 Cfr. Edmund Husserl, La cosa e lo spazio. Lineamenti fondamentale di fenomenologia e 
teoria della ragione, Antonio Caputo (trad. it.), Soveria Mannelli, Rubbettino, 2008.

21	 Edmund Husserl, Rovesciamento della dottrina copernicana nell’interpretazione della 
corrente visione del mondo, cit., p. 6.

22	 Ivi, p. 4.
23	 Ivi, p. 17.
24	 Renato Cristin, Dare senso, in Edmund Husserl, Natura e Spirito, Renato Cristin 

(trad. it.), Roma, Studium, 2022, p. 208.
25	 Edmund Husserl, Rovesciamento della dottrina copernicana nell’interpretazione della 

corrente visione del mondo, cit., p. 9



Galileo Galilei: non solo scienza

129

analogamente il corpo proprio, custode della corporeità vivente del 
soggetto che lo rende unico e irripetibile, è l’unità originaria di co-
scienza e di carne, nonché, il baricentro essenziale a cui appartengono 
le condizioni cinestetiche dalle quali dipende il processo di costituzio-
ne della spazialità che inaugura la fase di apertura al mondo poi cono-
sciuto ed esperito. 

Se la metodologia delle scienze naturali indaga la Terra secondo la 
sua struttura, morfologia, evoluzione e in base alle sue leggi, il metodo 
rigoroso della filosofia di carattere fenomenologico, riducendo la Terra a 
fenomeno, giunge al suo nucleo eidetico che può essere infine descritto 
come lo spazio identitario dell’abitare complessivo dell’essere umano. 
Prosegue Cristin: «la terra è l’arca originaria che trasmette all’uomo – a 
colui che la abita liberamente e non, come l’animale, che ne subisce sol-
tanto la necessità – l’orientamento spaziotemporale e le coordinate del 
suo agire»26. Ebbene, le scienze naturali che confinano l’originario a 
un livello extra-scientifico, da loro considerato alla stregua di un piano 
illusorio, nascondono una tale immagine primigenia della Terra e sulla 
stessa scia: «L’abito ideale che si chiama «matematica e scienza natu-
rale matematica» […] riveste tutto ciò che per gli scienziati e per le per-
sone colte, in quanto «natura obiettivamente reale e vera», rappresenta 
il mondo-della-vita»27. Quest’ultimo non è affatto assumibile come un 
mondo di carta bensì come l’orizzonte concreto della vita del soggetto. 
Un mondo che in quanto vitale è anche storico e culturale, «irriducibil-
mente reale»28, non meno di quello scientifico, chiarisce David Soffer.

Ma il senso del mondo-della-vita, disvelato dalla conoscenza intu-
itiva, viene appreso da una coscienza dalla complessità storico-spiri-
tuale ormai trascurata dato che la coscienza è stata naturalizzata dalla 
scienza. Se quest’ultima non ricomincia a rispettare alcuni limiti di ca-

26	 Renato Cristin, Dare senso, cit., p. 211.
27	 Edmund Husserl, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, cit., 

pp. 83-84. 
28	 Gail Soffer, Phenomenology and scientific realism: Husserl’s critique of Galileo, «The 

Review of Metaphysics», vol. 44, n.1, Washington, Philosophy Education Society, 
1990, p. 94. 



Sara Drioli

130

rattere gnoseologico l’effetto sarà dannoso sia per la sussistenza della 
cultura filosofica sia per la credibilità di quella scientifica che, così fa-
cendo, continuerà a escludere «di principio proprio quei problemi che 
sono i più scottanti per l’uomo, il quale, nei nostri tempi tormentati, si 
sente in balìa del destino; i problemi del senso o del non-senso dell’esi-
stenza umana nel suo complesso»29.

3. La scienza del mondo-della-vita

Nella storia del pensiero, è un dato di fatto che «per la conoscenza della 
natura esterna il passo decisivo dall’esperienza ingenua a quella scien-
tifica, dai vaghi concetti comuni ai concetti scientifici, fu compiuto 
in tutta chiarezza […] soltanto da Galilei»30 come Husserl riconosce 
nell’opera del 1911. Ma la scienza che si è sviluppata dalle intuizioni ga-
lileiane è incappata nella grave ingenuità «per cui ritiene che ciò che 
essa chiama mondo obiettivo sia l’universo di tutto ciò che è, senza ba-
dare al fatto che la soggettività che produce la scienza non può venir 
conosciuta da nessuna scienza obiettiva»31. 

Proprio a partire da Galilei, la soggettività, regista di teoria e di 
prassi conoscitive, viene resa anonima sicché l’originario rimane com-
pletamente sottaciuto. Obliando il senso primigenio, dell’essere in 
generale e della vita, che in quanto a priori precede lo stesso metodo 
scientifico, la ricerca galileiana ha continuato a implicare una trascu-
ratezza estremamente rilevante:

Fu una deplorevole omissione il fatto che Galileo non interrogò quell’ope-
razione che costituiva l’originario conferimento di senso, la quale, in quanto 

29	 Edmund Husserl, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, cit., 
p. 44.

30	 Id., La filosofia come scienza rigorosa, Corrado Sinigaglia (trad. it.), Roma-Bari, La-
terza, 2005, p. 40.

31	 Edmund Husserl, La crisi dell’umanità europea e la filosofia, Dissertazioni, in La crisi 
delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, cit., pp. 331-332.



Galileo Galilei: non solo scienza

131

idealizzazione attuata sul terreno originario della vita teorica o pratica – del 
mondo immediatamente intuitivo (e qui, in particolare, del mondo corpo-
reo empiricamente intuitivo) – produce le formazioni geometriche ideali. 
Più precisamente egli non considerò con attenzione il fatto che una libera 
riplasmazione fantastica di questo mondo e delle sue forme produce soltan-
to forme possibili empirico-intuitive e non forme esatte; non si chiese quali 
motivazioni e quali nuove operazioni fossero propriamente richieste dall’ide-
alizzazione geometrica32.

In forza di un procedimento metodologico operativamente valido 
ma senza una descrizione rigorosa riguardo al senso delle idealizza-
zioni, la cui elaborazione ha come punto di partenza il mondo della 
percezione originaria, Galilei attribuisce loro un cosiddetto valore in 
sé, tale per cui si arriva non solo ad affermare la concezione dualistica 
del reale che contrappone il soggettivo e l’oggettivo, l’orizzonte da cui 
vengono attinte le esperienze a priori e il mondo matematico, ma an-
che una subordinazione del primo termine a favore del secondo. Per 
Husserl, quella di Galilei è un’operazione restrittiva del reale, giacché 
provoca «la sovrapposizione della natura idealizzata a quella intuitiva 
pre-scientifica»33 decretando la prima come la sola espressione di ve-
ridicità:

Così ogni riconsiderazione occasionale (e anche «filosofica») che risalga 
al di là delle regole d’arte secondo cui si svolge un certo lavoro, al suo senso 
proprio, si arrestò sempre alla natura idealizzata, senza penetrare radical-
mente fino al fine ultimo che la nuova scienza e la geometria da essa insepa-
rabile, procedendo dalla vita pre-scientifica e dal mondo circostante, doveva 
fin dall’inizio perseguire un fine che pure rientrava in questa stessa vita e che 
non poteva che riferirsi al mondo-della-vita34.

32	 Edmund Husserl, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, cit., 
pp. 81-82.

33	 Ivi, p. 81.
34	 Ivi, p. 82.



Sara Drioli

132

Il mondo-della-vita, il «terreno su cui si fonda il mondo scientifica-
mente vero» in quanto «regno delle evidenze originarie» è un enigma, 
per la cui soluzione è richiesta una scientificità nuova che non può mo-
dellarsi sul metodo della scienza obbiettiva, il cui mancato riferimento 
al mondo intuitivo l’ha resa indecifrabile. È richiesta la fenomenologia 
trascendentale, la quale, analogamente alla filosofia naturale di Galilei 
che esercita il dubbio su ogni eccesso di metafisica tipica dei filosofi in 
libris, ma anche ciò che Antonio Banfi ha definito essere «una scepsi 
metodica che è negazione del senso dogmatico della verità»35, pro-
muove in questo caso l’epochè della scienza obiettiva, sospende il giudi-
zio su «interessi», «finalità», «azioni» che vengono prodotti dall’atteg-
giamento naturale. Tuttavia, come Husserl riconosce:

Anche se le operazioni della scienza obiettiva moderna continuano a ri-
manere incomprensibili, essa rimanda per il mondo-della-vita una struttura 
di validità, sorta da attività specifiche, e rientra nella sua stessa concrezione. 
[…] per chiarire la scienza obiettiva, e tutte le altre attività umane, dev’essere 
dapprima considerato il concreto mondo-della-vita, e dev’essere considerato 
nell’universalità realmente concreta in cui esso, in quanto attualità e in quan-
to orizzonte, include in sé tutti i complessi di validità raggiunti dagli uomini 

35	 Antonio Banfi, Galileo Galilei, Il Saggiatore, Milano, 1961, p. 329. Viene qui ripor-
tata una lettera di risposta di Husserl a Banfi in cui, oltre all’ammirazione per il 
pensatore italiano, il fenomenologo segnala il suo approccio germinale allo studio 
della lingua italiana, il che può far intuire che la critica husserliana di Galilei si 
basi più sulla ricezione che sulla letteratura: Edmund Husserl, Husserl an Banfi, 
27. ii., 1927, Briefwechsel, vol. iii, Dordrecht-Boston, Kluwer, 1993, p. 3: «Lieber Herr 
College! Die gütige Zusendung Ihres ersten grossen Werkes Principi di una Teoria 
della Ragione bereitete mir eine grosse Freude. Ich beglückwünsche Sie herzlich 
u. wünsche Ihnen einen schönsten Erfolg. Dr. Becker, mein trefflicher Mitarbeiter, 
muss mir mit seiner Kenntnis der ital<ienischen> Sprache aushelfen u. mir au-
sführlich referiren. Das geht freilich langsam. Ich bin im voraus sicher viel zu ler-
nen. Seit wir uns sahen, habe ich mit allen Kräften fortgearbeitet u. wie ich glaube 
mit Erfolg: Schliesslich habe ich die ganze Grundlegung der Ph‹änomenologie> 
neu durchdacht, vertieft, erweitert. Endlich kann ich an mein Publicum denken u. 
an literar<ische> Darstellung. Der neue Jahrbuchband bringt ein sehr originelles 
u. bedeutendes Werk von Heidegger, “Sein u. Zeit”. Herzliche Grüsse, in Hoch-
schätzung von Ihrem EHusserl».



Galileo Galilei: non solo scienza

133

rispetto al mondo della loro vita in comune, e in cui, in definitiva, li riferi-
sce nel loro complesso a un nucleo del mondo che dev’essere dipanato in via 
astrattiva: il mondo delle dirette esperienze intersoggettive36.

La dimensione della Lebenswelt, che può riassumersi nello spazio 
della vita storico-culturale, viene a mostrarsi come molto ampia. Una 
caratteristica paradigmatica del mondo-della-vita, che emerge dalla 
lettura dell’ultimo passo riportato, è quella di un’unitarietà che si in-
contra con la pluralità: il mondo-della-vita, infatti, è «die eine Welt» e 
allo stesso tempo si compone in molte «Sonderwelten». Seppure sia di 
certo possibile scomporre la Lebenswelt nei suoi piani costitutivi, ciò è 
attuabile solo in un secondo momento. Nella sua immediatezza, essa si 
profila in una sua forma unica, contenente in sé ogni formazione della 
cultura, sia essa spirituale sia essa naturale, e ciascuna attività, teorica 
e pratica. Nonostante la sua incessante evoluzione, il mondo-della-vita 
conserva la propria «tipologia essenziale» a cui restano vincolate «la 
vita e tutte le scienze di cui essa è terreno».

La fenomenologia, anche e proprio in quanto nuova praxis, reclama 
l’urgenza di ritornare al mondo-della-vita in quanto «problema filoso-
fico universale» e unità originaria di senso, spezzata dalla sovrappo-
sizione della «natura idealizzata» a quella «intuitiva pre-scientifica», 
quel mondo delle evidenze prime da cui tutti i soggetti che elaborano 
teorie e conducono prassi, immersi nella quotidianità, non possono 
prescindere. Ogni domanda implica dapprima «il mondo circostante, 
quotidiano della vita, in cui tutti noi, e anch’io in quanto filosofo, esi-
stiamo coscienzialmente: non meno le scienze, in quanto fatti culturali 
inclusi in questo mondo, e gli scienziati e le loro teorie»37. Nei termi-
ni che sono propri della quotidianità, ovvero, della stessa Lebenswelt, 
questa viene esperita, pensata e valutata da «soggetti egologici» che a 
essa conferiscono un senso d’essere adeguato alla propria condizione 
di agenti storici. Ebbene, occultando la radice di senso soggettivo dalla 
quale esse si sono sviluppate, le scienze, che si pongono necessaria-

36	 Ivi, pp. 156-157.
37	 Ivi, p. 132.



Sara Drioli

134

mente sulla scia dei precetti scientifici galileiani, entrano in uno stadio 
di crisi e, con esse, subiscono una piena situazione di sconvolgimento 
tutte «le sfere dell’essere a cui queste scienze si riferiscono»38. 

La denuncia husserliana non concerne soltanto la scienza naturale 
ma anche la sapienza filosofica, di cui le scienze sono ramificazioni, 
che ha perso la spinta nei confronti del proprio ruolo arcontico, di guida 
per l’umanità europea, e della sua funzione originaria che la porta ad 
assegnare unitarietà alla cultura. Si richiede così non una rigida sepa-
razione ma un vero e proprio rapporto di dialogo, così com’è stato sin 
dalla loro nascita, fra scienza e filosofia, possibile grazie a un medesi-
mo fondamento di senso. E questo perché, come riporta Husserl: 

Il mondo-della-vita […] c’è sempre stato, prima di qualsiasi scienza, qua-
lunque sia il modo d’essere che esso ha nell’epoca della scienza. Si può quindi 
porre il problema del modo d’essere del mondo-della-vita in sé e per sé; ci si 
può porre completamente sul terreno di questo mondo direttamente intuitivo 
[…] si può considerare in generale quali siano i compiti «scientifici», e quindi 
da assolvere nella prospettiva di una validità generale, che si pongono riguar-
do al proprio modo d’essere. Tutto ciò non costituisce forse un grande tema 
di lavoro?39

4. Alcuni cenni conclusivi: il rapporto fra scienza e filosofia

Nel quadro presentato da Husserl, quanto determinato dall’opera 
galileiana ha provocato uno sconvolgimento complessivo dell’assetto 
culturale dell’Occidente. Già negli anni Venti Husserl getta luce sulla 
situazione problematica in cui versa la cultura europea: 

Le singole scienze prosperano nel loro isolamento; la filosofia che era chia-
mata a dar loro unità, è disprezzata. Le scienze, che si rendono autonome, 
credono di non averne bisogno; e l’uomo pratico, che vive alla giornata, utiliz-

38	 Ibidem.
39	 Ivi, p. 148. 



Galileo Galilei: non solo scienza

135

za le scienze là dove lo aiutano tecnicamente e gli offrono mezzi per la realiz-
zazione di scopi pratici accidentali. Del resto, l’idea che ha dominato i secoli 
precedenti, quella di un’umanità che debba essere formata in modo nuovo, e 
di una cultura razionale che venga modellata in linea di principio sulla base 
delle idee di ragione, ha perduto la propria forza40.

La scoperta della natura matematica del mondo e dell’idea di me-
todo a esso applicato da parte di Galilei, per quanto necessarie al pro-
gresso del sapere, hanno significato identificare l’ovvietà apparente, 
l’intero matematizzabile, con l’evidenza autentica, il regno intuibile. 
Pertanto, lo sviluppo della scienza, da Galilei in poi, ha portato la cul-
tura occidentale a elaborare una scienza dell’essere fallace, una scienza 
della realtà umana che, fondandosi sul modello delle scienze natura-
li, ha implicato una reificazione della coscienza. Pertanto, quest’ulti-
ma non è più in grado di rilevare il contenuto essenziale, il senso che 
risiede nell’esperienza soggettivo-spirituale, che dev’essere colto e 
tematizzato secondo un rigoroso approccio metodico, quello di una 
ricerca dei princìpi: «una fenomenologia realmente radicata e sistema-
tica, esercitata non accidentalmente e in riflessioni isolate, ma dedita 
esclusivamente ai problemi estremamente complessi ed intricati della 
coscienza, e praticata con uno spirito del tutto libero, non accecato da 
alcun pregiudizio naturalistico»41. 

Secondo la posizione di Husserl, un esempio della scienza succes-
siva a Galilei che ha acuito la crisi del senso dell’essere del mondo è 
stata la fisica di Albert Einstein, protagonista di un’epoca in cui, come 
José Sanguineti ha indicato: «L’orizzonte della natura si è allontanato 
dallo sguardo epistemico. La scienza sembra […] più lógos oggettivo che 

40	 Edmund Husserl, Sulla fallita realizzazione nello sviluppo della cultura e della scienza 
moderne del telos dell’umanità europea, Appendice v, in Edmund Husserl, L’idea di 
Europa, Corrado Sinigaglia (trad. it.), Milano, Cortina, 1999, p. 135.

41	 Id., La filosofia come scienza rigorosa, Corrado Sinigaglia (trad. it), Roma-Bari, Later-
za, 2005, pp. 66-67.



Sara Drioli

136

dialogo comprensivo con la physis»42. L’osservazione husserliana è ine-
quivocabile: «La rivoluzione di Einstein investe le formule della fisica 
idealizzata e ingenuamente obiettiva. Ma non ci dice nulla sul modo 
in cui le formule in generale, l’obiettivazione matematica in genera-
le, assumono un senso sullo sfondo della vita e del mondo circostante 
intuitivo; perciò Einstein non riforma lo spazio e il tempo entro cui si 
svolge la nostra vita vivente»43. Analogamente al caso galileiano, ciò 
non significa che il pensiero di Einstein non presenti nessuna traccia 
di interesse circa il campo di matrice filosofica, senza contare il mon-
do storico-culturale nel suo complesso come attestano i suoi Pensieri 
degli anni difficili (1950)44. Alcuni studi recenti, utili anche a rinnovare 
la tematizzazione del rapporto fra scienza e filosofia, hanno messo in 
luce quello che è stato un interesse significativo da parte di Einstein 
nei riguardi della stessa fenomenologia. 

In una lettera del 30 ottobre 1929 indirizzata al dottor Hermann 
Vollmer, il fisico di Ulma dichiara di «aver cercato in qualche modo di 
familiarizzare con l’opera di Edmund Husserl»45. Impresa che deve 
essersi rivelata poco agevole dato che aggiunge: «la visione d’essenza 
(Wesenschau) è come un accessorio, qualcosa che mi rimane completa-
mente sconosciuto»46. 

42	 Juan José Sanguineti, Crisi di senso nella tecno-scienza contemporanea, in Crisi di sen-
so e pensiero metafisico, a cura di Gabriel Chalmeta, Roma, Armando, 1993, p. 37.

43	 Edmund Husserl, La crisi dell’umanità europea e la filosofia, Dissertazioni, in Id., La 
crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, cit., p. 332.

44	 Cfr. Albert Einstein, Pensieri degli anni difficili, Luigi Bianchi (trad. it.), Torino, 
Bollati Boringhieri, 2014. 

45	 Albert Einstein, Letter to Hermann Vollmer 30.10.1929, in «Ruth and Hermann 
Vollmer papers. Manuscripts and Archives Division. The New York Public Library. 
Astor, Lenox, and Tilden Foundations». Lettera citata in Giorgio Jules Mastro-
bisi, Il virtuale della fenomenologia nella fisica: temporalità e cinestesi alla prova della teo-
ria della relatività. Dai manoscritti di Einstein e Husserl, «Scienza e Filosofia», n.18, a. 
2017, p. 35. Come segnalato dall’autore dell’articolo, probabilmente qui Einstein si 
riferisce alle Idee di Husserl.

46	 Ibidem.



Galileo Galilei: non solo scienza

137

La difficoltà incontrata da Einstein per la comprensione del ruo-
lo dell’intuizione eidetica, che come Husserl dichiara in Idee i (1913) 
esprime il principio di tutti i princìpi, ovverosia, che «ogni intuizione 
(Anschauung) originalmente offerente è una sorgente legittima di co-
noscenza, che tutto ciò che si dà originalmente “nell’intuizione” (per 
così dire in carne e ossa) è da assumere come esso si dà, ma anche sol-
tanto nei limiti in cui si dà»47, lo stimola a un confronto maggiore con 
la fenomenologia. L’impegno si dimostra produttivo dato che, qualche 
anno successivo, Einstein riconoscerà l’importanza da parte dell’uomo 
di scienza di soffermarsi sui princìpi inconfutabili delle proprie elabo-
razioni scientifiche: «nel cercare un nuovo fondamento, egli deve sfor-
zarsi di chiarire a se stesso fino a che punto i concetti che egli usa sono 
fondati e costituiscono qualcosa di insostituibile»48. Come Giorgio 
Mastrobisi ha indicato: «L’inevitabile ricerca del significato nascosto 
della «visione d’essenza» husserliana, lo sforzo diuturno per cercare 
di afferrare quell’elemento teoretico indispensabile alla propria opera, 
indirizzarono Einstein a ingaggiare un confronto-scontro proprio con 
la Fenomenologia husserliana, dando corpo a una serie di considera-
zioni, che dal punto di vista della struttura concettuale e terminologi-
ca di base, sembrano seguire da vicino quelle proposte da Husserl»49. 
A questa altezza, è interessante segnalare che se Einstein esorta negli 
anni Trenta a non lasciarsi confondere dalla fiducia che «l’essere nella 
sua struttura sia in completa armonia»50, sottendendo, forse, quella 
condizione dinamica, poiché vitale, che Husserl riconosceva alla Leben-

47	 Edmund Husserl, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica, i, 
Vincenzo Costa (trad. it.), Torino, Einaudi, 2002, pp. 52-53.

48	 Albert Einstein, Fisica e realtà, in Pensieri degli anni difficili, cit., p. 37.
49	 Giorgio Jules Mastrobisi, Il virtuale della fenomenologia nella fisica: temporalità e 

cinestesi alla prova della teoria della relatività. Dai manoscritti di Einstein e Husserl, cit., 
p. 35.

50	 Albert Einstein, Ms 02-110 in Albert Einstein Archives, Israel, The Hebrew Uni-
versity of Jerusalem, The Jewish National and University Library, ff. 2-3, citato in 
G.J Mastrobisi, Fenomenologia e Relatività. Studi su possibilità ed essenza nella fisica con-
temporanea, Roma, Stamen, 2015, pp. 16-17.



Sara Drioli

138

swelt, è negli anni Quaranta che il fisico pare adottare una posizione di 
natura fenomenologica: 

credo che porre una realtà (fisica) indipendente da qualsiasi soggetto perci-
piente con rigide leggi fisiche di struttura (Materialismo?), non sia stato mai 
un qualcosa di duraturo. […] nel nostro tempo si sta facendo strada un pen-
siero nuovo ed originale. Questo tempo ha prodotto un progresso della sfera 
epistemologica; così infatti mi pare si possa delineare nella conoscenza il fat-
to che non sia concessa alcuna via plausibile che porti dal semplice esperire 
(Erleben) al concettuale comprendere (Erfassen) le cose, poiché ogni pensiero 
alla fine è controllato da una libera costruzione, che deriva sistematicamente 
attraverso vissuti sensoriali (sinnlichen Erlebnisse), anche dai più remoti51.

La messa su carta di una consapevolezza degna di nota, che emer-
ge però in seguito alla morte di Husserl, la quale riconosce il ruolo 
della soggettività che intrattiene una vivenza (Erlebnis) con il mondo 
esperito e conosciuto, avrebbe sperabilmente potuto smorzare quello 
che è stato il duro giudizio husserliano sugli uomini di scienza e sullo 
«spregio» di ciò che per loro sarebbe «meramente soggettivo-relativo», 
senza conoscere il mondo-della-vita nella rispettiva strutturazione 
eidetica. All’interno del quadro galileiano, il cui pensiero si sviluppa 
in un’epoca nella quale proprio la filosofia veniva considerata essere la 
prima fra le scienze, il compito di edificare un sapere scevro di rimandi 
a sovrastrutture fuorvianti è affidato al modello scientifico che decrit-
ta il linguaggio matematico del «gran libro della natura» e stabilisce il 
primato del pensiero della matematica. Ma quest’ultimo, vincolato alla 
idealizzazione, si tramuta in un pensiero meramente tecnico rispetto 
a cui, come Nicoletta Ghigi ha precisato, «va completamente perduta 
[…] la caducità o imprevedibilità di ogni manifestazione degli accadi-
menti nel mondo, ovvero di quello che, come constatiamo quotidiana-

51	 Albert Einstein, Ms 02-136-10, in Albert Einstein Archives, Israel, The Hebrew 
University of Jerusalem, The Jewish National and University Library, pp.1-2, citato 
in Giorgio Jules Mastrobisi, L’essenza fenomenologica della relatività. Questioni di 
confine tra Husserl e Einstein, in «Scienza e Filosofia», n. 15, a. 2016, p. 78.



Galileo Galilei: non solo scienza

139

mente, è una sua caratteristica e parte essenziale della costituzione del 
suo senso»52. 

Va da sé che Husserl ponga «in tutta serietà Galileo alla testa dei gran-
di scopritori dell’epoca moderna» e così, naturalmente, ammira «in 
tutta serietà i grandi scopritori della fisica classica e post-classica, le 
loro attuazioni teoretiche che non sono affatto meramente meccaniche, 
che sono, anzi, sbalorditive»53. Ma Galilei, dimentico del terreno su cui 
la scienza obiettiva costruisce il complesso delle sue verità «definiti-
ve», non si rende conto di ciò che il suo metodo, perfezionato poi dalla 
scienza posteriore, determina: l’oblio del senso originario e autentico 
anche delle stesse teorie fisiche. 

Si badi bene che il senso indicato da Husserl non è un senso «con-
trabbandato metafisicamente» bensì un senso che gode di «un’eviden-
za vincolante», la quale può essere, di nuovo e a ogni passo, disvelata e 
rinnovata dalla descrizione elaborata dalla fenomenologia che esorta 
a una presa di coscienza del senso originario dell’essere del mondo: 
operazione di vitale importanza per assicurare un futuro prospero alla 
conoscenza e, più estesamente, alla cultura. Obiettivo, questo, capitale 
anche nella ricerca filosofico-naturale promossa da Galilei che al pari 
della fenomenologia trascendentale di Husserl non teme ma anzi esor-
ta a mettere fra parentesi i prodotti vuoti e sterili della tradizione. Nell’ot-
tica di Galilei, però, l’atteggiamento da applicare di fronte al mondo 
culturale per assicurarne durata e attendibilità non attinge dall’unità 
teoretico-trascendentale, che è al contempo anche normativa, ma dalla 
sintesi scientifico-matematica: due posizioni diverse che tuttavia con-
dividono una medesima volontà di verità che contrassegna le menti 
libere e rivoluzionarie delle quali Husserl e Galilei sono stati rappre-
sentanti straordinari, anime immortali della storia del pensiero.

52	 Nicoletta Ghigi, Il Galileo di Husserl ne La crisi delle scienze europee, in «Aoristo», vol. 
4, n. 2, Toledo, 2021, p. 133.

53	 Ivi, p. 85.



Sara Drioli

140

Riassunto  Il saggio analizza ma rilegge la critica di Edmund Husserl a Galileo Galilei, 
“genio che scopre e nasconde”. L’idealizzazione galileiana, fondando la scienza sulla na-
tura matematica, ha occultato la Lebenswelt (mondo-della-vita); la matematizzazione, 
riducendo la realtà a quantità calcolabile, ne ha rimosso il senso soggettivo originario. 
La fenomenologia trascendentale è invocata da Husserl come unica possibilità per ri-
scoprire l’evidenza della Lebenswelt e affrontare la crisi delle scienze europee.

Abstract  The essay analyses and reinterprets Edmund Husserl’s criticism of Galileo 
Galilei, “the genius who discovers and conceals”. Galileo’s idealisation, basing science 
on mathematics, obscured the Lebenswelt (world-of-life); mathematisation, reducing 
reality to calculable quantities, removed its original subjective meaning. Transcenden-
tal phenomenology is invoked by Husserl as the only possibility for rediscovering the 
evidence of the Lebenswelt and addressing the crisis in European science.


