
© The Author(s); sottoposto a peer review - pubblicato con licenza CC-BY-NC-ND 4.0 
DOI 10.35948/DILEF/978-88-6032-827-4.07

Sara Francescato, Università degli Studi di Padova, sara.francescato@phd.unipd.it, 
0009-0005-5856-1884

“Tutto è Dao”. Una riformulazione  
delle nostre idee e del nostro approccio  
nei confronti dell’ambiente  
attraverso una prospettiva daoista
Sara Francescato

1. Introduzione: il ruolo della filosofia nella sfida ambientale

La questione ambientale è senza dubbio una tra le più pressanti e com-
plesse del nostro tempo. È ormai assodato dalla comunità scientifica 
che l’attività antropica rivesta un ruolo cruciale nell’insorgenza di fe-
nomeni climatici sempre più estremi e nel degrado ambientale1. Simili 
fenomeni scaturiscono dallo sfruttamento delle risorse e dall’inquina-
mento dell’ambiente naturale, pratiche che hanno raggiunto un livel-
lo di scala planetaria nell’ultimo secolo. Per usare le parole di Martin 
Heidegger (1889-1976), l’uomo oggigiorno ha ridotto la natura a «un gi-
gantesco distributore di benzina, una fonte di energia per la moderna 
tecnologia e l’industria»2. Su tali logiche di sfruttamento è radicato il 
nostro vivere quotidiano, nonché lo sviluppo e il mantenimento del-
la nostra società, in una dinamica paradossale che trova nello sfrut-
tamento e deterioramento dell’ambiente le ragioni della sua stabilità 

1	 Gli studi più recenti al riguardo sono: Krista F. Myers, Peter T. Doran, John 
Cook,  John E. Kotcher  and  Teresa A. Myers, Consensus revisited: quantifying 
scientific agreement on climate change and climate expertise among Earth scientists 10 ye-
ars later, in «Environmental Research Letters», xvi, 10, 2021, pp. 1-10: 8-9; Mark 
Lynas, Benjamin Z. Houlton, Simon Perry, Greater than 99% consensus on human 
caused climate change in the peer-reviewed scientific literature, in «Environmental Rese-
arch Letters», xvi, 11, 2021, pp. 1-7: 6.

2	 Martin Heidegger, Gelassenheit, Pfullingen, Günther Neske, 1960, p. 20, tradu-
zione mia.



Sara Francescato

142

e sviluppo. Come, dunque, possiamo affrontare una crisi come quella 
ambientale, la più pressante e complessa del nostro tempo, che coin-
volge l’esistenza umana a tutto tondo e le cui dinamiche dannose ri-
sultano, al contempo, fortemente radicate nella nostra quotidianità? E 
soprattutto, che contributo può dare la filosofia in tal senso? 

L’analisi che qui di seguito viene proposta prende in esame il pro-
blema ambientale da un punto di vista prettamente filosofico e intende 
agire a livello di quell’ambito che pertiene alla filosofia, ovvero l’ambito 
dei concetti e delle idee. L’operazione così condotta intende situarsi a 
monte del pensiero, e non a valle, come accade quando alla filosofia 
viene riservato un ruolo di mero supporto e chiarificazione di ciò che le 
scienze hanno già espresso. L’obiettivo dell’analisi è quello di riflettere 
sui presupposti insiti nella nostra concezione di natura e della stessa 
relazione uomo-natura, che condizionano il nostro agire pratico nei 
confronti dell’ambiente in cui ci troviamo ad abitare3. Proprio attra-
verso quest’opera di riflessione e riformulazione di concetti, la filo-
sofia può dare il proprio contributo rispetto alla crisi ambientale che 
affligge la nostra epoca.

Nello specifico, l’obiettivo di questo saggio è quello di problematiz-
zare la prospettiva prettamente antropocentrica del nostro rapporto 
con la natura, supportata a sua volta da una concezione riduzionista 
della natura stessa, promuovendo l’assunzione di una prospettiva più 
consapevole ed efficace nell’affrontare la crisi ambientale. Durante il 
corso dell’analisi, viene avanzata l’argometazione che le radici di tale 
concezione riduzionista si ritrovino all’interno sia della tradizione 
biblica sia nel pensiero scientifico di epoca moderna: sebbene anti-
tetiche sotto alcuni punti di vista, entrambe le tradizioni di pensiero 
promuovono una concezione del rapporto uomo-natura di tipo antro-

3	 «I concetti che regolano il nostro pensiero non riguardano solo il nostro intelletto, 
ma regolano anche le nostre attività quotidiane, fino nei minimi particolari; essi 
strutturano ciò che noi percepiamo, il modo in cui ci muoviamo nel mondo e in cui 
ci rapportiamo agli altri. Il nostro sistema concettuale gioca quindi un ruolo cen-
trale nella definizione delle nostre realtà quotidiane», (cfr. George Lakoff, Mark 
Johnson, Metafora e vita quotidiana, trad. it. Patrizia Violi, Milano, Bompiani, 2005, 
p. 22). 



Una riformulazione delle nostre idee e del nostro approccio

143

pocentrico, che riflette al suo interno la dicotomia soggetto-oggetto, 
concezione alla base dell’oggettificazione e allo sfruttamento della 
natura stessa da parte dell’uomo e dell’attuale crisi climatica. Al fine 
di riformulare tale concezione del rapporto uomo-natura, si intende 
ricorrere a risorse teoretiche provenienti da una cultura che ha cono-
sciuto una storia e uno sviluppo differenti da quella europea occiden-
tale – ovvero la cultura cinese – e in particolare alle risorse offerte 
dal daoismo filosofico, indagando se la diversa cornice concettuale e 
l’assenza dei medesimi presupposti riduzionistici che hanno condi-
zionato la prospettiva occidentale fino ad oggi possano contribuire 
efficacemente alla ridefinizione del nostro rapporto con l’ambiente. 
Come trait d’union tra il campo orientale e occidentale, la presente 
analisi si sofferma sui concetti di deep ecology formulata dal filosofo 
Arne Næss (1912-2009) e di mesologia di Augustin Berque (1942-pre-
sente), attraverso i quali i due autori hanno tentato di riformulare la 
concezione antropocentrica della natura promuovendo un punto di 
vista su di essa più ampio e omnicomprensivo, ricorrendo a loro volta 
a risorse provenienti dalle sfere culturali cinese e giapponese.

Le logiche di sfruttamento dell’ambiente alle quali assistiamo, che 
proseguono tutt’ora nonostante contribuiscano in modo significati-
vo all’alterazione degli equilibri ambientali che consentono la vita sul 
nostro pianeta, presuppongono una concezione della natura come og-
getto di sfruttamento, distinta dal soggetto che opera questo sfrutta-
mento, ovvero la razza umana. Il concetto di separazione di due ambiti 
chiaramente distinti – quello naturale e quello umano – è fondamen-
tale in questa logica, in quanto permette di perpetrare lo sfruttamento 
con la convinzione che questo non influisca negativamente e in modo 
diretto nella sfera umana. Una simile prospettiva che si regge su una 
chiara logica di contrapposizione soggetto-oggetto, che identifica e 
astrae i due termini come due enti chiaramente definibili e distingui
bili, e che piega l’uno alle logiche dell’altro, comporta un’inevitabile 
restrizione del punto di vista sul mondo, che si rivela inefficace e dan-
noso per affrontare problematiche ampie e interconnesse come quelle 
ambientali. Aprire e ampliare i concetti di “uomo” e “ambiente”, con-
cepirli non come enti a sé stanti e autosufficienti, ma il primo come 



Sara Francescato

144

“centro relazionale” che intrattiene relazioni di interdipendenza, in-
fluenza e adattamento con gli altri organismi, o “centri relazionali”, e 
il secondo come quel campo nel quale queste relazioni tra organismi si 
esplicano e che a sua volta si rapporta con essi, comporta lo sviluppo di 
un approccio più efficace nell’affrontare le radici alla base del problema 
ambientale. In questo senso, come viene illustrato nella sezione finale 
dell’articolo, il concetto di Dao si presta bene a quest’opera di riformu-
lazione, in quanto attraverso di esso è possibile pensare in modo effi-
cace il rapporto uomo-natura in senso interrelato e interdipendente. 

2. Le radici della concezione riduzionistica della natura

A partire dalla logica di sfruttamento e di appropriazione che sta alla 
base dell’attuale sistema economico e che rappresenta la causa dell’o-
dierna crisi climatica, emerge una concezione di “natura” appiattita 
contro i bisogni e le necessità umane. Essa viene intesa come una com-
modity, un bene esterno alla sfera dell’umano, da sfruttare e da cui trar-
re profitto o da modificare per meglio soddisfare le necessità dell’uo-
mo. È qui ravvisabile una chiara dinamica tra due opposti, che vede un 
soggetto agente, l’uomo, che agisce sull’ambiente naturale in cui vive e 
l’oggetto del suo agire. Tale relazione è nettamente sbilanciata nei con-
fronti dell’uomo, soggetto agente, il quale modifica la natura secondo i 
suoi bisogni e quindi interpreta la propria relazione con il mondo na-
turale, oggetto del suo agire, in termini di controllo, dominio, manipo-
lazione. Senza avere pretese di esaustività riguardo a un argomento di 
così vasta portata come è quello della formazione del concetto di na-
tura e del rapporto uomo-natura all’interno della cultura occidentale, 
è possibile individuare due ambiti principali entro cui la concezione 
riduzionistica della natura all’interno della relazione dicotomica uo-
mo-natura si è sviluppata: la tradizione giudaico-cristiana e il pensie-
ro scientifico moderno. Diversamente dalla concezione della relazio-
ne uomo-natura nel mondo greco antico, nella quale l’essere umano è 
concepito come parte integrante del mondo naturale, partecipe della 
ciclicità armonica della natura e colpevole di ὕβρις  nel momento in 



Una riformulazione delle nostre idee e del nostro approccio

145

cui ne infrange i limiti, mentre la natura stessa viene concepita come 
quell’intero di cui l’uomo prende parte ma non ne è dominatore, nella 
tradizione giudaico-cristiana avviene un cambiamento fondamenta-
le: in essa, l’uomo riveste un ruolo di primo piano nel creato, essendo 
colui a cui Dio conferisce la facoltà di governare su di esso. Come pos-
siamo leggere nel primo dei due racconti della creazione presenti nel 
Libro della Genesi: «Dio disse: ‘Facciamo l’uomo a nostra immagine, 
secondo la nostra somiglianza: dòmini sui pesci del mare e sugli uccelli 
del cielo, sul bestiame, su tutti gli animali selvatici e su tutti i rettili che 
strisciano sulla terra’»4.

Il secondo racconto della creazione, invece, pone l’accento sul pro-
cedere gerarchico della creazione da parte di Dio: partendo dall’uomo 
e procedendo con le piante, gli animali e infine la donna. Adamo viene 
collocato da Dio nel giardino dell’Eden, affinché se ne prenda cura e 
lo faccia prosperare. L’uomo è quindi il protagonista e ordinatore del 
creato, il primo nella gerarchia degli esseri e colui che ordina il creato 
dando nomi agli esseri creati da Dio: 

Allora il Signore Dio plasmò dal suolo ogni sorta di animali selvatici e tutti 
gli uccelli del cielo e li condusse all’uomo, per vedere come li avrebbe chiamati: 
in qualunque modo l’uomo avesse chiamato ognuno degli esseri viventi, quel-
lo doveva essere il suo nome. Così l’uomo impose nomi a tutto il bestiame, a 
tutti gli uccelli del cielo e a tutti gli animali selvatici5.

Il passaggio illustra qui la forza ordinatrice e dominatrice della 
parola: l’atto di nominare non si dimostra un gesto neutro, ma gesto 
potentissimo di imposizione della propria prospettiva sulle cose. Die-
tro alle parole, all’uso del linguaggio si nasconde un intero portato cul-
turale e forma mentis. In questo senso l’atto di nominare ha il potere 
di creare la cosa nominata, ovvero di crearla nell’universo di senso in 

4	 La Sacra Bibbia, a cura della Conferenza Episcopale Italiana (CEI 2008), Firenze, 
Edimedia, 2015, Gen. 1:26. 

5	 Ivi, Gen. 2:15-20.



Sara Francescato

146

cui la pone. Per citare le parole di George Steiner (1929-2020), scrittore 
saggista ebraista, nella sua opera intitolata Dopo Babele (1975): 

La volgata dell’Eden conteneva, sebbene fosse solo in sordina, una sintas-
si divina: capacità di affermazione e di denominazioni analoghe alla dizione 
stessa di Dio, in cui il semplice nominare una cosa era la causa necessaria e 
sufficiente al suo essere. Ogni volta che l’uomo parlava egli ripeteva, mimava, 
il meccanismo nominalistico della creazione. Donde il significato allegorico 
dell’azione di Adamo che dà un nome a tutte le forme viventi: ‘E in qualunque 
modo Adamo chiamasse ogni creatura vivente, quello era il suo nome’6.

Nelle storie della creazione presenti nel Libro della Genesi, l’uo-
mo viene rappresentato come il sovrano e allo stesso tempo il pastore 
del creato, responsabile di fronte a Dio del suo operato. Il suo ruolo è 
centrale: egli è ritratto da una parte come dominatore della natura e 
dall’altra colui che gestisce la natura. Nonostante alcuni studiosi ab-
biano argomentato a favore di questo secondo ruolo attribuito all’uo-
mo, ponendo l’accento sul concetto di stewardship7, che rimanda a 

6	 George Steiner, Dopo Babele, Aspetti del linguaggio e della traduzione, trad. it. Rug-
gero Bianchi e Claude Béguin, Milano, Garzanti, 2004, p. 95. 

7	 «A positive counterpart to the argument that the Genesis text does not itself pro-
mote aggressive human domination of nature is the proposal that the notion of 
dominion is properly understood as a call to responsible stewardship. Indeed, the 
theme of stewardship has become one of the most prominent motifs in attempts 
to recover a ‘green’ message from the Bible, to argue that the Bible itself promotes 
care of creation», David G. Horrell, Ecological Hermeneutics: Origins, Approaches, 
and Prospects, nell’opera collettiva The Oxford Handbook of The Bible and Ecology, a cura 
di Hilary Marlow, Mark Harris, New York, Oxford University Press, 2022, pp. 19-
34: 21. Si veda anche la distinzione che Martin Meganck evidenzia tra i termini 
ebraici radah e kabash, presenti in Genesi 1:26-28, che rimandano a una domina-
zione oppressiva, e i termini ‘avad e shamar, presenti in Genesi 2:15, che riman-
dano invece all’atto di coltivare e preservare, (cfr. Martin Meganck, Lynn White 
Revisited: Religious and Cultural Backgrounds for Technological Development, nell’opera 
collettiva Engineering, development and philosophy: American, Chinese, and European 
Perspectives, a cura di Steen Hyldgaard Christensen, Carl Mitcham, Bocong Li, Yan-
ming An Dordrecht, Springer Science & Business Media, 2012, pp. 379-395: 385).



Una riformulazione delle nostre idee e del nostro approccio

147

concetti quali “amministrazione” e “custodia” della natura, al fine di di-
mostrare come anche nella Genesi emerga un appello alla salvaguardia 
dell’ambiente, non viene problematizzato il ruolo stesso di centralità 
che il testo biblico attribuisce all’uomo, sia esso declinato nella forma 
estrema di dominatore della natura o in quello più conciliante di am-
ministratore del creato.

Con il sopraggiungere dell’epoca moderna e attraverso la rivolu-
zione scientifica, si afferma una concezione calcolante e quantificante 
del rapporto con il tempo e lo spazio, e di conseguenza muta anche la 
concezione che l’uomo ha della natura: essa viene interpretata come 
un meccanismo dotato di proprie leggi che all’uomo non resta che sco-
prire attraverso l’indagine scientifica rigorosa, per coglierne l’intimo 
funzionamento e giungere così a dominarla. «Che il genere umano si 
riappropri del diritto sulla natura che gli appartiene per lascito divi-
no»8 scrive Francis Bacon nella sua opera Novum Organum (1620), po-
nendo l’attività scientifica di studio e dominio della natura in diretta 
continuità con il ruolo di dominio sulla natura attribuito all’uomo da 
Dio nella Genesi. Egli ritiene che l’uomo si stia ormai aprendo la via 
verso le «camere segrete»9 della natura, le leggi che ne regolano l’in-
timo funzionamento, attraverso l’indagine rigorosa e le scoperte di-
schiuse dalla scienza. Senza tali conoscenze scientifiche e la manca-
ta padronanza del linguaggio matematico in cui è scritto l’Universo, 
l’uomo è altrimenti condannato – scrive Galileo Galilei (1564-1642) ne Il 
Saggiatore (1623) – ad «aggirarsi vanamente per un oscuro laberinto» 10. 
Pochi anni più tardi, nella sua opera Discorso sul Metodo (1637), Cartesio 
enuncia il progetto di conquista e dominio della natura da parte della 
scienza e della tecnica moderna:

8	 «Let the human race recover that right over nature which belongs to it by divine be-
quest», Francis Bacon, The New Organon, trad. ing. James Spedding, Wokingham, 
Dodo Press, 2008, p. 67, traduzione mia.

9	 Ivi, p. 74, traduzione mia.
10	 Galileo Galilei, Il Saggiatore, prefazione di Giulio Giorello, a cura di Libero Sosio, 

Milano, Feltrinelli, 1992, p. 38.



Sara Francescato

148

Esse [le nozioni generali di fisica], infatti, mi han fatto vedere ch’è possi-
bile pervenire a conoscenze utilissime alla vita; e che, invece di quella filosofia 
meramente speculativa che s’insegna nelle scuole, se ne può trovare una pra-
tica, per la quale […] renderci così quasi padroni e possessori della natura11.

Da tutti questi passaggi, risulta così delineato uno specifico genere 
di rapporto tra l’uomo e la natura che vede da una parte la preminenza 
dell’uomo, soggetto agente che si serve della sua razionalità come stru-
mento di dominio della natura, e dall’altra la natura ridotta ad oggetto, 
misurabile e quantificabile, attraverso un processo di riduzionismo 
che la scompone in nozioni semplici ed evidenti, e che fa capo all’e-
sigenza di raggiungere una conoscenza certa ed esatta della natura. 
Presa coscienza di tali presupposti riduzionistici che operano alla base 
della tradizione del pensiero occidentale, l’intento è ora quello di met-
terli in discussione a partire dal confronto con un pensiero sviluppato-
si a partire da premesse e un ambiente culturale differente.

3. “Onnicomprensività” e “così-è, da sé”: riformulare l’idea di natura 
attraverso il concetto di Dao

La concezione che emerge del rapporto uomo-natura che abbiamo qui 
ricostruito, passando attraverso la tradizione giudaico-cristiana e il 
pensiero scientifico moderno, è caratterizzata da una marcata dicoto-
mia soggetto-oggetto e da un approccio riduzionistico. È proprio tale 
concezione che Arne Næss (1912-2009) individua come uno dei presup-
posti alla base dell’odierna crisi ambientale. Nel riepilogo della lezione 
tenuta alla “3rd World Future Research Conference” a Bucharest nel 
1972, intitolata The Shallow and the Deep, Long-Range Ecology Movement, 
Næss espone i punti che caratterizzano la deep ecology. Il primo punto 
recita: 

11	 René Descartes, Discorso sul Metodo, a cura di Armando Carlini, Bari, Laterza, 
1974, p. 124.



Una riformulazione delle nostre idee e del nostro approccio

149

1) Rifiuto dell’immagine dell’“uomo collocato nell’ambiente” a favore 
dell’immagine relazionale del campo totale. Gli organismi [concepiti] come 
nodi della rete biosferica o campo di relazioni intrinseche. Una relazione in-
trinseca tra due cose A e B è tale per cui la relazione fa parte delle definizioni 
o costituzioni di base di A e B, cosicché, senza la relazione, A e B non sono 
più le stesse cose. Il modello del campo totale dissolve non solo il concetto di 
“uomo collocato nell’ambiente”, ma ogni concetto monolitico di “cosa collo-
cata nell’ambiente”, ad eccezione di quando si parla a un livello superficiale o 
preliminare di comunicazione12.

L’ecologia profonda rifiuta quindi l’immagine di una umanità che si 
percepisce semplicemente inserita nell’ambiente – rispetto al quale si 
individua come nettamente distinta – a favore dell’immagine del campo 
totale e relazionale, all’interno del quale gli organismi vengono concepiti 
come nodi di una rete di relazioni intrinseche e sono tali proprio in 
virtù delle relazioni che intrattengono tra di loro. In quest’ottica, ogni 
organismo non esiste in modo autosufficiente come ente individuato, 
ma direttamente come “centro di relazioni” a sua volta in un rapporto 
di scambio reciproco con gli altri organismi, o “centri di relazioni”, che 
abitano l’ambiente stesso, concepito come campo relazionale. Questo 
genere di relazioni sono da intendersi come rapporti di interdipen-
denza, influenza e reciproco adattamento, e concorrono a formare e 
modellare incessantemente gli organismi e l’ambiente. Ciò è riscon-
trabile, ad esempio, nel processo di adattamento di un organismo che 
si innesca quando esso si relaziona con l’ambiente che lo circonda e 
con gli altri organismi che lo abitano – pensiamo alla fisionomia di un 
pesce, dotato di branchie e pinne utili a muoversi nell’ambiente acqua-

12	 «Rejection of the man-in-environment image in favour of the relational, total-field 
image. Organisms as knots in the biospherical net or field of intrinsic relations. 
An intrinsic relation between two things A and B is such that the relation belongs 
to the definitions or basic constitutions of A and B, so that without the relation, 
A and B are no longer the same things. The total-field model dissolves not only 
the man-in-environment concept, but every compact thing-in-milieu concept – 
except when talking at a superficial or preliminary level of communication» (Arne 
Næss, The Shallow and the Deep, Long-Range Ecology Movement, in «Inquiry», xvi, 1, 
1972, pp. 95-100: 95, traduzione mia). 



Sara Francescato

150

tico – o se vogliamo nel tipo di sostentamento che un organismo trova 
nell’ambiente in cui vive, che può determinare mutamenti morfologi-
ci nello stesso organismo. Come lo stesso Næss afferma nel suo testo 
Ecology, community and lifestyle: «Gli organismi e l’ambiente non sono 
due cose separate – se un topo fosse collocato nel vuoto assoluto, non 
sarebbe più un topo. Gli organismi presuppongono l’ambiente»13.

In questo modo, viene a dissolversi l’idea di qualsiasi concetto mo-
nolitico di organismo “contenuto” inserito in un ambiente “contenito-
re”, a favore di una prospettiva che prende in considerazione assieme 
all’elemento stesso – sia esso un organismo o l’ambiente – anche le di-
namiche relazionali di interdipendenza, influenza e adattamento, che 
concorrono a renderlo tale. 

Alla posizione proposta dalla deep ecology di Næss, fa eco la proposta 
di Augustin Berque (1942-presente): egli, nel suo intervento intitolato 
Subjecthood and Nature, tratta il concetto di soggettività riferendosi al 
rapporto che i giapponesi intrattengono con il loro milieu (fûdo 風土). 
Entrando in dialogo con il pensatore giapponese Watsuji Tetsuro 
(1889-1960) e il suo concetto di fudosei (風土性), che Berque traduce con 
médiance, “medianza”, egli avverte il limite delle tradizionali categorie 
di pensiero occidentali nel concepire il rapporto uomo-natura: 

Ben presto sentii che non potevo trattarlo all’interno della sola cornice 
del paradigma classico occidentale moderno, i cui due pilastri sacri sono la 
natura come macchinario oggettivo da un lato, e dall’altro il cogito trascen-
dente (l’auto-istituentsi “penso, dunque sono” del soggetto moderno), con il 
correlativo dualismo tra soggetto e oggetto. Da qui, ho cercato di concepi-
re nuovamente la relazione tra natura e soggettività dal punto di vista della 
mesologia ([kansekaigaku] 環世界学, che rispecchia la traduzione giapponese 
della Umweltlehre di Uexküll)14.

13	 Id., Ecology, community and lifestyle. Outline of an Ecosophy, traduzione a cura di Da-
vid Rothenberg, Cambridge, Cambridge University Press, 1989, p. 56.

14	 «I soon felt that I could not handle it within the sole frame of the modern classi-
cal Western paradigm, the two sacred pillars of which are nature as an objective 
machinery on the one hand, and on the other hand a transcendent cogito (the sel-
f-instituting “I think, therefore I am” of the modern subject), with the correlative 



Una riformulazione delle nostre idee e del nostro approccio

151

Berque denuncia la rigidità entro cui il paradigma moderno occi-
dentale costringe a concepire il rapporto uomo-natura, il primo iden-
tificato con il cogito cartesiano trascendente, il soggetto moderno au-
to-imponentesi, e la seconda interpretata come un meccanismo che 
segue regole oggettive. A questa rigida dicotomia soggetto-oggetto 
fa da contraltare la relazionalità che emerge dal concetto giappone-
se fudosei, che Watsuji definisce «momento strutturale dell’esistenza 
umana»15, ovvero quella relazione tra l’individuo e il suo milieu di cui 
l’esistenza umana è prodotto. Il carattere dinamico di questa relazio-
ne spinge Berque ad accostare al termine médiance, un ulteriore neo-
logismo con cui rendere il concetto di fudosei, ovvero il termine “tra-
iettoria”, volto ad esprimere quel processo tramite cui la medianza 
dell’esistenza umana trae origine16. Dal concetto di fudosei emergono 
riferimenti alle accezioni del “tra”, del “mezzo”, in merito al rapporto 
tra esseri viventi e il loro ambiente, e invitano così a concepire l’am-
biente da un punto di vista non dicotomico, ma capace di considerare 
e “portare assieme” entrambi i termini della relazione concependoli in 
una dinamica di reciproca influenza e interdipendenza.

L’accento posto da questi autori sul tema della relazionalità che lega 
l’uomo all’ambiente ci consente di prefigurare un diverso rapporto tra 
uomo e natura, nonché di porre in discussione la concezione forte-
mente dicotomica di tale rapporto. Ponendoci sulla scia di questo per-
corso di riformulazione, risulta utile rivolgersi a una cultura sviluppa-
tasi secondo presupposti del tutto diversi da quella occidentale, ovvero 
la cultura cinese, e servirsi delle risorse di pensiero che essa offre. Essa, 
come afferma François Jullien (1951-presente), filosofo francese che si 

dualism between subject and object. From thereon, I set about trying to conceive 
anew of the relation between nature and subjecthood from the point of view of me-
sology (環世界学, as the Japanese translation of Uexküll’s Umweltlehre)» (Augustin 
Berque, Subjecthood and Nature, International Symposium Japanese ecology and its 
conflicting edges, Centre européen d’études japonaises d’Alsace, Colmar, 21-23 no-
vembre 2015, p. 3, traduzione mia).

15	 Ibidem.
16	 Ibidem.



Sara Francescato

152

è dedicato allo studio del pensiero greco e in seguito a quello cinese 
proprio per indagare l’impensato del pensiero greco, può rappresenta-
re quell’eterotopia17, quella cornice differente, in grado di produrre uno 
spaesamento e farci uscire dai presupposti che determinano il nostro 
pensiero. In questo caso, essa potrebbe offrire una valida opportunità 
per ripensare al modo consueto in cui concepiamo il nostro rapporto 
con la natura. Scrive Jullien: «Anche se per me la “Cina” non è mai sta-
ta un luogo di utopia essa non cessa di tornarmi utile per la sua “ete-
rotopia”: non perché quello che vi scopro sia necessariamente diverso 
(diffido particolarmente dalla tendenza troppo diffusa a voler relegare 
il cinese nel ruolo dell’Altro), ma semplicemente perché la sua cornice di par-
tenza è differente»18.

Tenendo a mente le parole di Jullien, il proposito è quello di avvici-
narci alle risorse che il pensiero cinese mette a disposizione senza in-
staurare una netta dicotomia tra il nostro campo e quello cinese, – po-
nendo la Cina nel ruolo dell’Altro per antonomasia – ma accostandoci 
ad esso in quanto ambito culturale determinatosi secondo presupposti 
differenti rispetto al nostro. Proprio in virtù di tale cornice differente, 
il pensiero cinese rappresenta una preziosa opportunità per indaga-
re le possibilità di una riformulazione del nostro modo tradizionale di 
concepire il rapporto uomo-natura. 

A questo proposito intendo riferirmi a un concetto in particolare, 
ovvero il concetto daoista di Dao (道), traducibile come “la Via”. Il Dao, 

17	 Il termine “eterotopia” deriva dalla riflessione di Michel Foucault in Le parole e le 
cose: «Le eterotopie inquietano, senz’altro perché minano segretamente il linguag-
gio, perché vietano di nominare questo e quello, perché spezzano e aggrovigliano 
i luoghi comuni, perché devastano anzi tempo la ‘sintassi’ e non soltanto quella 
che costruisce le frasi, ma quella meno manifesta che fa ‘tenere insieme’ (a fianco 
e di fronte le une alle altre) le parole e le cose», (Michel Foucault, Le parole e le 
cose. Un’archeologia delle scienze umane, trad. it. a cura di Emilio Panaitescu, Milano, 
Rizzoli, 1967, pp. 7-8). 

18	 François Jullien, Processo o Creazione. Introduzione al pensiero dei letterati cinesi, 
trad. it. Edi Pasini e Mario Porro, Parma, Pratiche, 1991, p. 278, cit. da R. Rigoni, 
Tra Cina ed Europa. Filosofia dell’écart ed etica della traduzione nel pensiero di François Jul-
lien, Milano-Udine, Mimesis, 2014, p. 40.



Una riformulazione delle nostre idee e del nostro approccio

153

formulato all’interno della dottrina del daoismo delle origini, i cui prin-
cipali testi di riferimento sono il Daodejing e lo Zhuangzi (IV-III secolo 
a.C.), rappresenta il principio omnicomprensivo e immanente a partire 
dal quale tutti gli esseri, dotati di forma e quindi limitati e parziali, si 
generano per differenziazione, e all’interno del quale, allo stesso tem-
po, restano costantemente compresi e riuniti. Il Dao è descritto come il 
grande processo cosmico che si articola secondo una logica polare, che 
vede l’alternarsi di due termini opposti ma complementari, l’alternanza 
dinamica degli elementi yin (陰) e yang (陽). Anche gli esseri che costi-
tuiscono il reale si generano e mutano attraverso una serie di trasfor-
mazioni regolate dalla medesima alternanza dinamica: per questo ven-
gono concepiti non come enti statici e oggettificati, ma come processi 
interrelati tra loro. L’idea di realtà che emerge dalla concezione daoista è 
quella di una realtà composta non da enti individuati, ma da un sistema 
di processi posti in continuità, in costante relazione e trasformazione: 

Chiunque al mondo riconosce del bello la bellezza, ed ecco, dunque, la 
bruttezza; | chiunque riconosce la maestria di chi maestro è, ed ecco, allora, 
l’inettitudine. | È così che ‘presenza’ e ‘assenza’ l’un l’altra genera, ‘difficile’ e 
‘facile’ l’un l’altro completa, | ‘lungo’ e ‘breve’ l’un l’altro misura, ‘alto’ e ‘basso’ 
l’uno l’altro compensa, | ‘timbri’ e ‘note’ l’uno l’altro armonizza, ‘avanti’ e ‘die-
tro’ l’uno l’altro segue19.

In continuità con questo tema, nel Daodejing è presente una forte 
critica al linguaggio: 

Nel principiare a ‘dividere e controllare’, s’hanno i nomi: | assegnati i 
nomi, | dovremmo pur sapere che il tempo di fermarsi è giunto, | [poiché] a 
sapere quando fermarsi, i pericoli si scansano. | Il Dao, diremmo, è per l’inte-
ro mondo, | quel che fiume e mare sono per il torrente, nel gorgo20.

19	 Laozi, Daodejing. Il Canone della Via e della Virtù, a cura di Attilio Andreini, Torino, 
Einaudi, 2018, stanza ii, p. 9. 

20	 Ivi, stanza xix, p. 51.



Sara Francescato

154

I nomi rompono la continuità tra le processualità del reale istitui-
scono divisioni, “ritagliano” in modo inevitabilmente arbitrario la re-
altà e vi impongono un punto di vista parziale. Una simile prospettiva 
si pone in contrasto con il racconto biblico della creazione, che ritrae 
l’atto della nominazione degli esseri compiuto da Adamo e promuo-
ve l’imposizione di un punto di vista parziale e riduttivo sulla natura. 
Il daoismo invita a prendere coscienza dell’intrinseca parzialità delle 
suddivisioni operate dalla logica umana e a non ipostatizzarle, al fine 
di mantenersi entro una prospettiva quanto più possibile omnicom-
prensiva che si avvicini alla dimensione Dao. Il procedere del Dao non 
è caratterizzato da alcuna regola o partito preso, bensì dal proprio 
agire spontaneo che dà la regola a se stesso. Tale “spontaneità” viene 
espressa in cinese dal termine ziran (自然), che richiama anche il con-
cetto di “naturalezza”, e quindi di “natura”: «L’uomo fa della Terra il 
proprio modello, | la Terra lo fa del Cielo, | il Cielo, del Dao, | e il Dao ha 
per modello ciò che così-è, da sé»21. Il Dao è quella dimensione in cui 
si dà lo spontaneo e naturale generarsi dei fenomeni naturali, senza 
che vi siano scopi o leggi esterne a determinarne l’agire, e che abbrac-
cia e racchiude allo stesso tempo uomo e natura (Terra-Cielo) in quella 
che è non una dicotomica contrapposizione, ma una dimensione ar-
monica e unitaria. Allo stesso modo dei “nomi”, parziali e riduttivi, i 
termini della relazione uomo-natura non sono colti come realtà auto 
sussistenti e contrapposte, bensì come ripartizioni e allo stesso tem-
po elementi di quella realtà unitaria omnicomprensiva, priva di regole 
o comandi esterni, che è la dimensione del Dao. Onnicomprensività, 
non ipostatizzazione e spontaneità sono i concetti che la prospettiva 
daoista ci offre nella sua concezione del rapporto uomo-natura, una 
relazione concepita così non in modo dicotomico ma armonico, uni-
tario e interrelato. Questa prospettiva si dimostra utile a ridefinire il 
nostro concetto di natura in un modo che ricalca più fedelmente il suo 
manifestarsi e coinvolge l’uomo in un modo del tutto diverso. La vita e 
l’agire umano, secondo la prospettiva daoista, non sono altro che uno 
tra i tanti processi che animano il reale e che fanno parte del più gran-

21	 Ivi, stanza xxv, p. 67.



Una riformulazione delle nostre idee e del nostro approccio

155

de processo della natura. Le uniche azioni umane che in fin dei conti 
hanno senso sono quelle che sono in accordo con il fluire della Natura 
– il Dao o la Via. Per questo, la prospettiva daoista rigetta i presupposti 
e le idee umane, per definizione parziali e che rompono con il fluire dei 
processi naturali. In quest’ottica, l’uomo è spinto ad armonizzarsi con 
la prospettiva omnicomprensiva del Dao e a conformarsi al suo agire 
spontaneo e incondizionato, senza focalizzarsi su punti di vista tipica-
mente umani, per definizione parziali e limitati. 

Alcuni autori si pongono in modo critico verso la possibilità di ri-
trovare nozioni utili all’ambientalismo nel pensiero daoista, ad esem-
pio esprimendo perplessità su come il pensiero daoista possa offrire 
un contributo nell’affrontare le problematiche ambientali odierne, che 
oggi hanno raggiunto una dimensione globale e che hanno determina-
to una consapevolezza dell’ambiente in cui viviamo radicalmente di-
versa da quella degli antichi22. Oppure, evidenziando come il daoismo 
non abbia molto da offrire nella ridefinizione del concetto di natura 
in relazione alle attuali problematiche ambientali, in quanto pensiero 
estraneo alla comprensione teleologica e scientifica del mondo che ha 
generato tali criticità23. Tali critiche nei confronti della validità delle 
idee daoiste si rivolgono alla loro efficacia nell’affrontare direttamen-
te le problematiche ambientali odierne, che detengono peculiarità del 
tutto straordinarie per ampiezza e novità nella storia umana. Sebbe-

22	 «The solutions that we discover, whatever they may be, will have to be solutions 
that we discover for ourselves. We cannot ask thinkers of the past to help us with 
issues that they themselves never imagined» (Paul R. Goldin, Why Daoism is not 
environmentalism, in «Journal of Chinese Philosophy», xxxii, 1, 2005, pp. 75-87: 83).

23	 «If we think about how we interact with nature instead of only trying to figure out 
what it is and how it is ethical, Daoist texts are able to contribute to environmen-
talism in a unique and valuable way. [...] But finding a clear conception of nature 
or ethics in either the Laozi or the Zhuangzi that would be relatable to the current 
environmental debate is not only difficult, but unnecessary. If we are now dealing 
with problems that have stemmed from an overly teleological scientific understan-
ding of the world as being full of resources for humans to use up, then Daoism 
does not have much to offer» (Paul D’Ambrosio, Rethinking environmental issues in a 
Daoist Context: Why Daoism Is and Is Not Environmentalism, in «Environmental Ethi-
cs», xxxv, 4, 2013, pp. 407-417: 414).



Sara Francescato

156

ne l’utilizzo di idee daoiste possa lecitamente sollevare perplessità in 
questo senso al punto da venire anche rigettato, la possibilità che esso 
ci offre per un cambio di prospettiva su noi stessi, sull’ambiente, e sul 
modo di concepire il rapporto uomo-natura, in quanto si situa in una 
cornice culturale differente, non va sottovalutata ai fini del confronto 
con la crisi ambientale. In altre parole, nonostante le critiche riguardo 
all’efficacia della prospettiva daoista come strumento diretto per af-
frontare le problematiche ambientali odierne, uniche nel loro genere, 
le idee daoiste possono comunque giocare un ruolo nel riformulare la 
radice da cui scaturiscono tali problematiche, agendo quindi non diret-
tamente nel campo delle scienze ambientali, bensì a livello della sfera 
del pensiero umano e dei presupposti che determinano la prospettiva 
e l’agire dell’uomo sul mondo. 

4. Conclusione

Concependo l’uomo come interrelato a tutti gli altri processi che ani-
mano il reale, nella prospettiva daoista viene così a mancare la cen-
tralità di un soggetto, l’uomo, che vede e percepisce l’ambiente che lo 
circonda come un oggetto, qualcosa di diverso e distaccato da lui, come 
avviene nella prospettiva antropocentrica. In questa prospettiva, non è 
più l’uomo a dominare sull’ambiente che lo circonda ma, al contrario, è 
la spontanea dinamicità del sistema che viene assunta come regola. In 
questo modo, vengono promossi aspetti determinanti per riformulare 
il rapporto dell’uomo con la natura: innanzitutto, il Dao è immanen-
te, per cui non promuove alcun tipo di gerarchia nella realtà. Tutti gli 
enti del reale non sono concepiti come auto sussistenti, dotati di un 
nocciolo, di una propria essenza che li individua e li oggettifica, sui 
quali l’agire umano può facilmente fare presa. Al contrario, gli enti del 
reale e con essi l’uomo sono concepiti come una dinamica di processi 
interrelati per via del susseguirsi delle trasformazioni e per la comune 
appartenenza al Dao. Infine, secondo uno spostamento che potremmo 
definire simile a quello apportato dalla rivoluzione copernicana, l’uo-
mo non è più posto al centro del creato ma, al contrario, si configura 



Una riformulazione delle nostre idee e del nostro approccio

157

come parte della realtà interrelata del Dao. Ciò che questo percorso di 
analisi ha voluto promuovere è il confronto con concetti e idee di cul-
ture differenti, nonché la riflessione sulle loro peculiarità e punti di 
forza, in modo da arricchire e modificare per il meglio il nostro agi-
re. Attraverso la meditazione della nozione di Dao, non solo abbiamo 
avuto la possibilità di riformulare la nostra concezione della natura e 
il nostro agire verso di essa attraverso le risorse messe a disposizione 
da questo concetto, ma, attraverso il dialogo con una cultura differente 
dalla nostra – che implica apertura e una momentanea sospensione 
dei propri presupposti – abbiamo potuto arricchire e promuovere an-
che la “biodiversità culturale” che anima il nostro pianeta.

Riassunto  Partendo dall’analisi delle concezioni della natura e del rapporto uo-
mo-natura che emergono da due delle tradizioni più rilevanti del pensiero occidentale 
– la tradizione biblica e il pensiero scientifico dell’era moderna – il presente saggio mira 
a riformulare le nostre concezioni tradizionali della natura attraverso un confronto con 
le idee sviluppate nel diverso contesto della cultura cinese. L’analisi si concentra sull’i-
dea di Dao legata al daoismo filosofico, in quanto essa trasmette una concezione della 
natura e del rapporto uomo-natura, basata sulle idee di “omnicomprensività” e “spon-
taneità”, che intercetta alcuni aspetti critici della concezione tradizionale del rapporto 
uomo-natura, ovvero il primato dell’essere umano sulla natura e l’ipostatizzazione del 
concetto di natura in un’entità oggettiva rispetto alla quale l’uomo è chiaramente sepa-
rato.  Questo saggio intende offrire un contributo nell’affrontare la crisi ambientale non 
agendo direttamente nel campo delle scienze ambientali, ma a livello dei preconcetti 
che determinano il modo di pensare umano.

Abstract  Starting from the analysis of conceptions of nature and the human-nature 
relationship emerging from two of the most relevant traditions of Western thought - 
the biblical tradition and the scientific thought of the modern era – this essay aims to 
reformulate our traditional conceptions of nature through a comparison with ideas de-
veloped within the different frame of the Chinese culture. The analysis will focus on the 
idea of Dao related to the philosophical Daoism, as it provides a certain conception of 
nature and the human-nature relationship, based on the ideas of “all-inclusiveness” and 
“spontaneity”, that intercepts some critical aspects of the traditional conception of the 
the human-nature relationship, namely the primacy of the human being over nature 



Sara Francescato

158

and the hypostatization of the concept of nature to an objective entity with respect to 
which man is clearly separated. This essay aims to contribute to dealing with the envi-
ronmental crisis by acting not directly in the field of environmental sciences, but at the 
level of the preconceptions that determine the human way of thinking.


