
© The Author(s); sottoposto a peer review - pubblicato con licenza CC-BY-NC-ND 4.0 
DOI 10.35948/DILEF/978-88-6032-842-7.02

Francesco Ademollo, Università degli Studi di Firenze, francesco.ademollo@unifi.it, 
0000-0003-2732-7321

Fato e necessità dal pensiero antico a Dante*
Francesco Ademollo

Questo contributo fornisce una sintetica ricostruzione di alcuni mo-
menti salienti della riflessione antica e tardoantica su fatalismo e de-
terminismo, con un’escursione finale in territorio dantesco. L’obiettivo 
è di illuminare almeno in parte lo sfondo contro il quale si svolgono i 
dibattiti medievali che verranno più specificamente presi in esame nel 
resto del volume. Dovremo procedere a tappe forzate e tagliare brusca-
mente nodi interpretativi complessi che meriterebbero un’analisi più 
approfondita e paziente, nella speranza che il quadro d’insieme com-
pensi il sacrificio di dettagli e sfumature. 

1. Il fato in Omero

L’idea che gli esseri umani siano soggetti a un destino superiore che ha 
stabilito in anticipo ciò che accadrà loro compare a più riprese nei po-
emi omerici, sui quali è opportuno gettare un breve sguardo all’inizio 
del nostro itinerario. Consideriamo un esempio famoso. In Iliade xxii 
168-76 Zeus, vedendo Ettore inseguito da Achille intorno alle mura di 
Troia, e dispiaciuto per l’imminente sorte di un eroe che in passato gli 

*	 Le ricerche che hanno condotto a questo lavoro sono state finanziate dal pro-
getto PRIN PNRR 2022 Social, Political, and Religious Prognostication and its Roots: 
Philosophical Strategies for Coping with Uncertainties and Planning the Future (CUP 
B53D23028970001). Ringrazio Anna Rodolfi per avermi invitato a partecipare al 
progetto e al convegno di cui qui si pubblicano gli atti.



Francesco Ademollo

4

ha offerto molti sacrifici, chiede agli altri dèi se si possa salvarlo o se si 
debba lasciare che muoia per mano di Achille. Atena gli risponde con-
trariata (178-81)1:

ὦ πάτερ Ἀργικέραυνε κελαινεφές, οἷον ἔειπες· 
ἄνδρα θνητὸν ἐόντα, πάλαι πεπρωμένον αἴσῃ,
ἂψ ἐθέλεις θανάτοιο δυσηχέος ἐξαναλῦσαι; 
ἔρδ’· ἀτὰρ οὔ τοι πάντες ἐπαινέομεν θεοὶ ἄλλοι.

O padre dal vivido lampo, adunatore di nembi, che cosa hai detto!
Un uomo che è mortale, da un pezzo votato al fato, 
lo vuoi risciogliere dalla morte dall’orrendo fragore? 
Fa’ pure; ma certo non tutti ti approviamo noi altri dei.

Zeus si lascia convincere dalle parole di Atena, apparentemente per be-
nevolenza verso di lei («con te voglio essere dolce», 184), e acconsente a 
che Ettore muoia. Allora Atena si reca sul campo di battaglia, rincuo-
ra Achille e induce Ettore, apparendogli con le sembianze del fratello 
Deifobo, a fermarsi ad affrontarlo. Gli eroi si scontrano; quando Ettore 
chiede una lancia di ricambio e non trova Deifobo più al suo fianco, 
comprende l’inganno di cui è stato vittima e così commenta (297-305):

ὦ πόποι, ἦ μάλα δή με θεοὶ θάνατόνδε κάλεσσαν.
Δηΐφοβον γὰρ ἐγώ γ’ ἐφάμην ἥρωα παρεῖναι,
ἀλλ’ ὃ μὲν ἐν τείχει, ἐμὲ δ’ ἐξαπάτησεν Ἀθήνη.
νῦν δὲ δὴ ἐγγύθι μοι θάνατος κακός, οὐδ’ ἔτ’ ἄνευθεν, 
οὐδ’ ἀλέη. ἦ γάρ ῥα πάλαι τό γε φίλτερον ἦεν
Ζηνί τε καὶ Διὸς υἷι Ἑκηβόλῳ, οἵ με πάρος γε
πρόφρονες εἰρύατο· νῦν αὖτέ με μοῖρα κιχάνει.
μὴ μὰν ἀσπουδεί γε καὶ ἀκλείως ἀπολοίμην,
ἀλλὰ μέγα ῥέξας τι καὶ ἐσσομένοισι πυθέσθαι.

1	 Qui e nel seguito, per i passi dell’Iliade ho modificato la traduzione di Giovanni 
Cerri (Omero, Iliade, traduzione di Giovanni Cerri, commento di Antonietta Go-
stoli, Milano, BUR, 20055).



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

5

Ahimé, davvero gli dei m’hanno invitato alla morte:
io credevo mi fosse vicino l’eroe Deifobo,
invece è dentro le mura e Atena m’ha tratto in inganno. 
M’è accanto la morte funesta, non è più lontana,
e non c’è scampo: da un pezzo questo era caro 
a Zeus e al figlio di Zeus, il Saettatore, che pure in passato
benigni mi proteggevano; ma adesso mi coglie il destino. 
Che almeno io non muoia senza battermi e senza gloria, 
ma compiendo qualcosa di grande, che lo apprendano i posteri!

Dunque è stabilito dal destino (αἶσα, 179; μοῖρα, 303) che Ettore debba 
morire. Eppure Zeus si è chiesto se fosse opportuno salvarlo, espri-
mendosi come se ciò fosse concretamente possibile e rientrasse nelle 
sue prerogative, benché egli poi finisca, di fatto, col rispettare il desti-
no2. Ciò solleva difficili questioni: veramente il destino di Ettore avreb-
be potuto essere modificato? Che relazione c’è tra il destino e la volontà 
degli dei? Gli interpreti hanno tentato di fornire risposte diverse a que-
ste domande, ma è lecito sospettare che in realtà non ci siano risposte 
definite3. Agli albori del pensiero occidentale, Omero fa uso di nozioni 
di potenziale rilevanza filosofica per arricchire il tessuto drammatico 

2	 Il passo ha un parallelo in Il. xvi 431-61, dove Zeus si chiede se salvare Sarpedone 
benché sia destino (μοῖρα, 434) che egli venga ucciso da Patroclo in duello. In quel 
passo è Era a dissuadere Zeus, usando in parte le stesse parole di Atena (441-43). Un 
altro parallelo parziale in xx 290-317, dove Poseidone chiede a Era di salvare Enea 
da Achille. Era questa volta acconsente; la situazione però è ben diversa, poiché in 
questo caso il destino è favorevole all’eroe, in quanto è fatale (μόριμον, 302) che Enea 
sopravviva per perpetuare la stirpe di Dardano. Di fatto, quindi, in tutti e tre i passi 
che abbiamo considerato finisce con l’accadere ciò che era destino che accadesse.

3	 Solo a titolo di esempio si possono confrontare fra loro, all’interno della stessa 
opera (The Iliad: A Commentary, a cura di Geoffrey Stephen Kirk, i-vi, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1985-94), le diverse posizioni assunte da R. Janko (vol. 
iv, p. 375: «His [= Zeus’] protest against fate does not prove that he can reverse it, 
although Here implies this; the question of relative power, though posed, is left 
unanswered») e N. Richardson (vol. vi, p. 126: «It is clear that Zeus is not bound by 
the fact that a person’s doom has long ago been fixed: but the fear of disapproval 
from the other gods is enough to deter him from altering this»). 



Francesco Ademollo

6

e patetico della sua narrazione, ma non è interessato – e forse neppure 
pronto – a sottoporle a un’analisi rigorosa e coerente. 

2. Il mito di Er in Platone

Accenni più o meno sviluppati e coerenti all’idea che le vite degli 
esseri umani siano governate dal destino, o in alternativa dall’im-
perscrutabile volere degli dei, che dispensano beni e mali senza un 
criterio evidente (cfr. Iliade xxiv 525-32), si trovano in diversi autori 
della letteratura greca post-omerica. La tappa successiva del nostro 
viaggio, però, sarà costituita da un autore che si contrappone inten-
zionalmente a molti aspetti della cultura tradizionale, e più precisa-
mente all’idea che la poesia epica e tragica possa essere il fondamento 
dell’educazione. Mi riferisco naturalmente a Platone nella Repubblica, 
libro x. Alla fine di quell’ultimo libro del dialogo (614b-621b), Socrate 
narra un famoso mito nel quale si espongono le esperienze ultrater-
rene dell’anima di Er, un guerriero morto in battaglia cui viene con-
sentito di visitare l’aldilà per poi ritornare alla vita. La parte del mito 
che ci interessa è quella nella quale Er scopre che le anime dei morti, 
dopo essere state premiate o punite per le loro azioni in vita, vengono 
radunate al cospetto delle tre Moire, le dee del destino, qui descritte 
come figlie della Necessità (Ἀνάγκη). Qui un araldo annuncia alle ani-
me che stanno per essere chiamate a scegliere la loro prossima vita 
terrena (617d-e):

Ἀνάγκης θυγατρὸς κόρης Λαχέσεως λόγος. Ψυχαὶ ἐφήμεροι, ἀρχὴ ἄλλης 
περιόδου θνητοῦ γένους θανατηφόρου. οὐχ ὑμᾶς δαίμων λήξεται, ἀλλ᾿ ὑμεῖς 
δαίμονα αἱρήσεσθε. πρῶτος δ᾿ ὁ λαχὼν πρῶτος αἱρείσθω βίον ᾧ συνέσται ἐξ 
ἀνάγκης. ἀρετὴ δὲ ἀδέσποτον, ἣν τιμῶν καὶ ἀτιμάζων πλέον καὶ ἔλαττον αὐτῆς 
ἕκαστος ἕξει. αἰτία ἑλομένου· θεὸς ἀναίτιος.

Parole della vergine Lachesi, figlia di Necessità. Anime effimere, questo è 
l’inizio di un nuovo ciclo di generazione mortale foriera di morte. Non sarà un 
demone ad avervi in sorte, ma sarete voi a scegliere un demone. Chi per primo 



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

7

venga sorteggiato per primo scelga una vita cui sarà associato di necessità. La 
virtù è senza padrone; onorandola o disprezzandola ciascuno ne avrà di più o 
di meno. La responsabilità è di chi sceglie; il dio è senza responsabilità. 

Nel seguito si racconta come le anime, in un ordine determinato da un 
sorteggio, scelgano a turno uno tra moltissimi e assai dettagliati tipi 
di vita, umana o non, che vengono loro proposti (617e-620d). Questa 
scelta viene poi resa definitiva e irreversibile dalle tre Moire (620d-e). 
Νella maggior parte dei casi le anime si lasciano influenzare da ciò cui 
si sono abituate nella vita precedente (620a) o fuorviare da dettagli 
appariscenti, come l’anima che sceglie la vita di un potente tiranno e 
si dispera quando scopre quanta infelicità la attenda; solo la filosofia 
costituisce una guida sicura alla scelta (618b-619e). In realtà, spiega l’a-
raldo (619b),

Καὶ τελευταίῳ ἐπιόντι, ξὺν νῷ ἑλομένῳ, συντόνως ζῶντι κεῖται βίος ἀγαπητός, 
οὐ κακός. μήτε ὁ ἄρχων αἱρέσεως ἀμελείτω μήτε ὁ τελευτῶν ἀθυμείτω.

Anche per chi si presenti per ultimo, se sceglie con senno e vive con impe-
gno, è disponibile una vita amabile, non cattiva. Chi comincia non trascuri la 
scelta e chi è ultimo non si perda d’animo. 

L’interpretazione del mito di Er è controversa. In particolare non 
è chiaro se (o in che misura) esso debba essere letto come una descri-
zione letterale di una singola, decisiva scelta ultraterrena o come una 
descrizione metaforica delle singole scelte che compiamo nel corso 
della nostra vita terrena. Se mettiamo da parte questo dubbio, tutta-
via, e ci limitiamo al piano strettamente letterale, sembra ragionevol-
mente chiaro che la scelta della vita è influenzata da diversi fattori (il 
caso, le esperienze precedenti) ma non ne viene necessitata, e dunque 
è sostanzialmente libera, almeno per quelle anime che hanno coltivato 
la filosofia. Ciò che viene descritto come soggetto alla «Necessità», e 
che viene sancito dalle tre Moire, e dunque dal destino, non è la scelta 
stessa, ma il fatto che la vita si svolga conformemente alla scelta una volta che 
questa sia avvenuta. Dunque Platone nel mito di Er recepisce da una cer-



Francesco Ademollo

8

ta tradizione poetica la nozione del destino e la sua personificazione 
nelle tre Moire, ma modifica questi materiali per comporre un quadro 
sostanzialmente diverso e alternativo a quello tradizionale: un quadro 
nel quale l’anima individuale, e la sua capacità di farsi guidare dalla 
filosofia, sono in ultima analisi indipendenti da forze trascendenti. 

3. Fatalismo e determinismo in Aristotele

Nei pensatori che prenderemo in esame dopo Platone la riflessione sui 
concetti di fato e necessità assume forme più consapevoli, astratte e si-
stematiche. Cominciamo con Aristotele, più precisamente dal trattato 
De interpretatione4. Si tratta com’è noto di un’opera di logica, nella quale 
vengono affrontate diverse questioni relative alla struttura degli enun-
ciati e alle relazioni tra diversi tipi di enunciato dichiarativo. Il famoso 
cap. 9, 18a28-33, esordisce proponendo un’antitesi: 

Ἐπὶ μὲν οὖν τῶν ὄντων καὶ γενομένων ἀνάγκη τὴν κατάφασιν ἢ τὴν ἀπόφασιν 
ἀληθῆ ἢ ψευδῆ εἶναι ... ἐπὶ δὲ τῶν καθ’ ἕκαστα καὶ μελλόντων οὐχ ὁμοίως. 

Nel caso delle cose che sono e sono state è necessario che l’affermazione o 
la negazione sia vera o falsa … Nel caso delle cose particolari e future, invece, 
la situazione è diversa. 

Secondo l’interpretazione più diffusa di queste formulazioni, che qui 
adotteremo, Aristotele vuol dire che (a) nel caso di fatti presenti e pas-
sati necessariamente ciascun enunciato, che sia affermativo o negati-

4	 Le mie osservazioni su De int. 9 sono sostanzialmente indipendenti dalla maggior 
parte delle controversie interpretative su questo difficile capitolo. Di fatto, comun-
que, la mia interpretazione segue a grandi linee quella classica che si può ritrovare 
– al di là di alcune divergenze – in John Lloyd Ackrill, Aristotle: Categories and De 
Interpretatione, Oxford, Clarendon Press, 1963, pp. 132-142; Paolo Crivelli, Aristot-
le on Truth, Cambridge, Cambridge University Press, 2004, pp.  198-233, 266-283; 
Hermann Weidemann, Aristoteles: Hermeneutik / Peri hermeneias, Berlin/Boston, 
De Gruyter, 2015, pp. 195-213. 



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

9

vo, è soggetto al Principio di Bivalenza e quindi è vero o falso, mentre 
(b) nel caso di fatti singolari futuri questo non accade. Che cosa questo 
significhi, e perché le cose stiano così, viene spiegato nel seguito at-
traverso una reductio ad absurdum. Aristotele cioè assume provvisoria-
mente che la differenza da lui asserita nel passo non sussista e che gli 
enunciati su fatti futuri singolari si comportino come tutti gli altri, e 
dunque siano tali che ciascuno sia vero o falso; quindi mostra, con due 
argomenti, che tale assunzione implica delle assurdità e pertanto deve 
essere respinta. 

Non potremo esaminare i due argomenti in dettaglio. Possiamo 
però dire che essi vertono sulla seguente idea centrale: attribuire un 
valore di verità a ogni enunciato sul futuro – compresi quelli che verto-
no su fatti che ordinariamente considereremmo contingenti – implica 
che in realtà tutto accada necessariamente. Aristotele enuncia chiara-
mente questa conclusione in 18b5-8, alla fine del primo argomento:

οὐδὲν ἄρα οὔτε ἔστιν οὔτε γίγνεται οὔτε ἀπὸ τύχης οὔθ’ ὁπότερ’ ἔτυχεν, οὐδ’ 
ἔσται ἢ οὐκ ἔσται, ἀλλ’ ἐξ ἀνάγκης ἅπαντα καὶ οὐχ ὁπότερ’ ἔτυχεν (ἢ γὰρ ὁ φὰς 
ἀληθεύει ἢ ὁ ἀποφάς).

Niente, dunque, è o accade, o sarà o non sarà, per caso o in quello fra i due 
modi che capita, ma tutte le cose di necessità e non in quello fra i due modi che 
capita (giacché o chi afferma o chi nega dice il vero). 

Per capire come si possa arrivare a questa conclusione occorre anzitut-
to aver chiaro che l’argomento dipende da due assunzioni implicite. 

La prima è una concezione temporalizzata della verità: Aristotele, 
come per lo più i filosofi dell’antichità, assume che la verità o falsi-
tà di un enunciato (o proposizione, credenza, giudizio) sia relativa al 
tempo, ossia che un enunciato (o proposizione, ecc.) sia vero o falso 
soltanto relativamente a un certo tempo t. Quest’assunzione eviden-
temente implica che uno stesso enunciato possa cambiare il suo va-
lore di verità nel tempo ed essere vero a un certo tempo t1 e falso a un 
altro tempo t2. Essa è anche, in linea di principio, compatibile con la 
possibilità che un enunciato non abbia alcun valore di verità a un certo 



Francesco Ademollo

10

tempo t1 e ne acquisti invece uno a un altro tempo t2. Come vedremo, 
quest’ultima sembra essere la posizione assunta da Aristotele alla fine 
del capitolo.

La seconda assunzione implicita che governa gli argomenti di Ari-
stotele è una concezione della necessità come inevitabilità. In base a 
questa concezione, è necessario tutto ciò che non può, o non può più, 
essere evitato o cambiato. Sono quindi necessari tutti i fatti passati e 
presenti, che nessuno ha il potere di alterare; ma sono necessari anche 
i fatti futuri, se essi per qualsiasi ragione sono già “scritti”, stabiliti, 
determinati o decisi prima che si verifichino. 

Queste due assunzioni sono accettate implicitamente da Aristotele 
e non sono oggetto di discussione nel capitolo. Ora, se ad esse se ne 
aggiunge una terza, quella che Aristotele intende discutere e in defi-
nitiva confutare, ossia che ogni enunciato, compresi tutti gli enunciati 
sul futuro, sia sempre – cioè rispetto a un qualsiasi tempo t – o vero 
o falso, la reductio può scattare. Infatti, se al tempo t1 è già vero (o fal-
so) l’enunciato che dice che al tempo t2 le cose andranno in un certo 
modo, è ragionevole concludere che al tempo t1 sia già “scritto”, sta-
bilito, e quindi necessario, che le cose andranno (o non andranno) in 
quel modo. Se infatti al tempo t1 ci fosse un’effettiva possibilità che a 
t2 le cose andassero diversamente, l’enunciato non potrebbe essere già 
vero (o falso) a t1, prima dell’evento. Per citare il famoso esempio di Ari-
stotele (18b24-5), se oggi, quando apparentemente una decisione deve 
ancora essere presa, è già vero che domani ci sarà una battaglia navale, 
poniamo nello stretto di Salamina, allora oggi è già stabilito, e quindi 
necessario, che domani la battaglia ci sarà. 

Ora, se le cose stessero così, le nostre deliberazioni su quale sia la 
decisione giusta da prendere diventerebbero superflue: «non ci sareb-
be bisogno di deliberare [βουλεύεσθαι] o preoccuparsi che, se facciamo 
questo, questo sarà, ma se non facciamo questo, non sarà» (18b31-3). E 
questo per Aristotele è assurdo e inaccettabile (19a7-10):

ὁρῶμεν γὰρ ὅτι ἔστιν ἀρχὴ τῶν ἐσομένων καὶ ἀπὸ τοῦ βουλεύεσθαι καὶ ἀπὸ 
τοῦ πρᾶξαί τι, καὶ ὅτι ὅλως ἔστιν ἐν τοῖς μὴ ἀεὶ ἐνεργοῦσι τὸ δυνατὸν εἶναι καὶ 
μή. 



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

11

Infatti vediamo che un principio delle cose future deriva sia dal deliberare 
sia dall’agire, e che in generale nelle cose che non sono sempre in atto vi è la 
possibilità di essere e di non essere. 

Questa è dunque la reductio ad absurdum dell’assunzione iniziale che 
tutti gli enunciati, compresi tutti quelli che concernono eventi futuri, 
obbediscano al Principio di Bivalenza in modo tale da essere veri o falsi 
in qualsiasi momento t. La reazione aristotelica – secondo l’interpreta-
zione tradizionale del seguito del capitolo, che qui accoglieremo senza 
discussione – consiste nel rifiutare infine quell’assunzione e ammet-
tere eccezioni al Principio di Bivalenza: gli enunciati che vertono su 
eventi futuri contingenti non sono né veri né falsi. 

Torniamo alla reductio di Aristotele. Per i nostri scopi è importante 
sottolineare che essa si limita a mostrare che certe premesse (le assun-
zioni implicite ed esplicite che abbiamo elencato) implicano logica-
mente una certa conclusione (tutto accade di necessità). Aristotele non 
è interessato a fornire alcuna spiegazione fisica o metafisica del perché, 
nello scenario considerato, tutto accadrebbe di necessità. Per noi può 
essere naturale supporre che un mondo simile sarebbe un mondo sog-
getto a una forma di determinismo causale, nel quale gli eventi futuri sa-
rebbero le conseguenze inevitabili di una catena di cause antecedenti. 
Aristotele aveva probabilmente familiarità con teorie di questo tipo, 
come quella che sembra fosse stata sostenuta dagli atomisti5, e tocca 
egli stesso questo problema in altri contesti, come vedremo fra poco. 
In questo capitolo, però, egli non fa alcun riferimento a meccanismi 
causali. Effettivamente in linea puramente teorica il futuro potrebbe 
essere già scritto per altre ragioni: per es. potrebbe essere soggetto alla 
volontà di un Dio occasionalista che ha stabilito sin dall’eternità che 
cosa deve accadere ed è in grado di farlo accadere via via. Per questa ra-
gione gli studiosi usano spesso il termine «fatalismo» per riferirsi alla 

5	 Si veda la citazione dall’opera di Leucippo Sull’intelletto in Aezio i 25.4 = 67 B2 
Diels/Kranz: «Nessuna cosa avviene invano, ma tutte in base a una ragione e in 
forza di una necessità» (οὐδὲν χρῆμα μάτην γίνεται, ἀλλὰ πάντα ἐκ λόγου τε καὶ ὑπ’ 
ἀνάγκης). 



Francesco Ademollo

12

generica tesi che tutto accade di necessità derivata in De interpretatione 
9, riservando «determinismo» alla specifica versione di quella tesi se-
condo cui tutto accade di necessità – o comunque in modo inevitabile 
– in virtù di catene causali6. 

Dunque il fatalismo (la tesi più generica) non implica logicamente il 
determinismo (la tesi più specifica). Vale però l’inverso: il determinismo 
implica il fatalismo. Cioè, se gli eventi futuri sono resi necessari dalle 
loro cause passate e presenti, allora a maggior ragione gli eventi futuri 
sono genericamente necessari. Quest’implicazione ha una conseguen-
za molto rilevante: dalla negazione del fatalismo segue logicamente, 
per contrapposizione, la negazione del determinismo7. È ragionevole 
supporre che quest’implicazione sia sufficientemente evidente da non 
sfuggire all’attenzione di Aristotele e che egli sia quindi pronto a com-
binare il suo rifiuto del fatalismo con un rifiuto anche del determini-
smo. 

Questo dato ci aiuta a gettare luce, indirettamente, su un proble-
ma che per noi qui sarebbe impossibile trattare direttamente, ossia la 
posizione di Aristotele nei confronti del determinismo. Il problema 
non riceve mai una trattazione sistematica nel corpus, ma emerge in 
diversi luoghi. Un testo famoso nel quale viene considerata – e ap-
parentemente rifiutata – la possibilità di catene causali in virtù delle 
quali tutto accade «di necessità» è Metaph. E 3. Altri testi rilevanti per 
la questione – e di interpretazione non chiara – si trovano in alcuni 
capitoli del libro viii della Fisica (2, 6) e del De motu animalium (7-9). 
Una discussione adeguata di questi difficili testi ci porterebbe troppo 
lontano; per i nostri scopi presenti sarà dunque sufficiente osservare 

6	 Vedi p.es. Richard Taylor, Fatalism, in «Philosophical Review», 71, 1962, pp. 56-
66. Secondo una terminologia alternativa, introdotta da Jan Łukasiewicz, On 
Determinism, in Jan Łukasiewicz, Selected Works, a cura di Ludwik Borkowski, 
Amsterdam and London, North-Holland Publishing Company, 1970, pp.  110-128 
(pubbl. orig. 1961), potremmo chiamare «determinismo logico» la tesi di De inter-
pretatione 9, distinguendola dal «determinismo fisico».

7	 Ringrazio Martina Buston e Matteo Moretti per aver attirato la mia attenzione su 
questo punto. 



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

13

che a rigore De interpretatione 9 impegna Aristotele a rifiutare qualsiasi 
teoria in virtù della quale tutto accade «di necessità». 

4. Il determinismo stoico

Il determinismo riveste invece un ruolo centrale nella filosofia stoica8. 
Gli Stoici ne forniscono una prima definizione classica, à la Laplace 
(Cicerone, De divinatione i 125-26, dove chi parla è il fratello Quinto, 
stoico convinto; cfr. Gellio, Noct. Att. vii 2.1-3):

Fatum autem id appello quod Graeci εἱμαρμένην, id est ordinem seriemque cau-
sarum, cum causae causa nexa rem ex se gignat. Ea est ex omni aeternitate fluens veri-
tas sempiterna. Quod cum ita sit, nihil est factum quod non futurum fuerit, eodemque 
modo nihil est futurum cuius non causas id ipsum efficientes natura contineat. Ex quo 
intellegitur, ut fatum sit non id quod superstitiose sed id quod physice dicitur, causa ae-
terna rerum, cur et ea quae praeterierunt facta sint et quae instant fiant et quae secuntur 
futura sint.

Chiamo fato ciò che i Greci chiamano heimarmene, ossia la serie ordina-
ta delle cause, nella quale una causa intrecciata a un’altra genera da se stes-
sa ogni cosa. Esso è la verità sempiterna che scorre da tutta l’eternità. Così 
stando le cose, non è accaduto nulla che non dovesse accadere, e allo stesso 
modo niente accadrà del quale la natura non contenga le cause che produr-
ranno proprio quello. Da ciò si comprende che il fato è quello così chiamato 
non nel senso superstizioso del termine, ma in quello fisico: una causa eterna 
delle cose, in virtù della quale sono accadute quelle passate, accadono quelle 
presenti e accadranno quelle future.

Sembra che all’interno della scuola stoica siano state sostenute 
due versioni diverse di questa teoria. La prima, attribuita a Cleante, 

8	 Su tutti i contenuti di questa sezione e della successiva rimando al fondamentale 
studio di Bobzien: Susanne Bobzien, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, 
Oxford, Clarendon Press, 1998. In particolare sul determinismo stoico si vedano le 
pp. 33-53. 



Francesco Ademollo

14

concepisce il fato come qualcosa che si realizza con o senza il nostro 
«assenso», che lo vogliamo o no. Questa posizione emerge nell’inno a 
Zeus citato da Seneca, Epist. cvii 10-119, ed è ben condensata dal fa-
moso verso finale della citazione: ducunt volentem fata, nolentem trahunt 
(«i fati conducono chi vuole e trascinano chi non vuole»). La seconda 
versione, sostenuta da Crisippo, è quella che più ci interessa qui. Essa 
considera invece il fato come un meccanismo universale che governa 
assolutamente tutto ciò che accade, compresi gli atti stessi di concessione 
o rifiuto del nostro «assenso»10, i quali sono dunque rotelle del grande in-
granaggio del fato. Questa posizione viene riportata con chiarezza da 
Cicerone, De fato 40-45, e da Gellio, Noct. att. vii 2. Ecco un estratto dal 
secondo testo (vii 2, 6-7):

Contra ea Chrysippus tenuiter multa et argute disserit; sed omnium fere, quae su-
per ea re scripsit, huiuscemodi sententia est. «Quamquam ita sit,» inquit, «ut ratione 
quadam necessaria et principali coacta atque conexa sint fato omnia, ingenia tamen 
ipsa mentium nostrarum proinde sunt fato obnoxia, ut proprietas eorum est ipsa et qua-
litas». 

Contro queste critiche Crisippo ha dato molte risposte con acume e sot-
tigliezza, ma di tutto ciò che ha scritto in proposito mi sembra che questo 
sia più o meno il senso: ‘Benché sia un fatto che tutte le cose sono obbligate e 
connesse dal fato secondo una certa legge necessaria e fondamentale, tuttavia 
le indoli stesse delle nostre menti sono sottoposte al fato secondo le loro stesse 
proprietà e caratteristiche’. 

Il determinismo stoico era esposto ad alcune ovvie obiezioni: se 
esso è vero, che margine rimane alla nostra autonomia di agenti? 

9	 Cfr. Epitteto, Encheiridion 53.1. La testimonianza di Epitteto e quella di Seneca sono 
raccolte insieme da von Arnim nel fr. i 527 degli Stoicorum Veterum Fragmenta (Stoico-
rum Veterum Fragmenta collegit I. ab Arnim, Stutgardiae, in aedibus B. G. Teubneri, 
1903-24, nel seguito SVF). Sull’inno di Cleante vedi Susanne Bobzien, Determinism 
and Freedom in Stoic Philosophy, cit., pp. 345-349. 

10	 Sul concetto stoico di assenso si veda Julia Annas, Hellenistic Philosophy of Mind, 
Berkeley, Los Angeles and London, University of California Press, 1992, pp. 65-102. 



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

15

Come si può dire che le nostre azioni sono in nostro potere e che di 
conseguenza ha senso lodarci per quelle buone e punirci per quelle cat-
tive? La risposta di Crisippo – che qui non possiamo approfondire –, 
riportata da Cicerone e Aulo Gellio nei testi citati sopra, è notoriamen-
te di tipo “compatibilista”: le nostre azioni rimangono in nostro potere 
proprio in quanto concorrono a determinarle anche le nostre nature 
individuali, che sono diverse da un individuo a un altro e reagiscono 
diversamente (benché in modo perfettamente determinato) agli stessi 
stimoli esterni, cioè alle stesse rappresentazioni, col concedere o non 
concedere loro l’«assenso». Pertanto mantengono un senso anche la 
lode e il biasimo11.

5. Crisippo su determinismo e fatalismo

A differenza di Aristotele, gli Stoici esplorano la connessione tra il de-
terminismo e il problema, discusso in De interpretatione 9, della verità 
degli enunciati sul futuro. Ce ne dà testimonianza Cicerone nel De fato, 
20-21 (SVF ii 952)12: 

Concludit enim Chrysippus hoc modo: «Si est motus sine causa, non omnis enun-
tiatio, quod ἀξίωμα dialectici appellant, aut vera aut falsa erit; causas enim efficientis 
quod non habebit, id nec verum nec falsum erit. Omnis autem enuntiatio aut vera aut 
falsa est; motus ergo sine causa nullus est. [21] Quod si ita est, omnia quae fiunt causis 
fiunt antegressis; id si ita est, fato omnia fiunt. Efficitur igitur fato fieri, quaecumque 
fiant». Hic primum si mihi libeat adsentiri Epicuro et negare omnem enuntiationem 
aut veram esse aut falsam, eam plagam potius accipiam quam fato omnia fieri com-
probem; illa enim sententia habet aliquid disputationis, haec vero non est tolerabilis. 
Itaque contendit omnis nervos Chrysippus, ut persuadeat omne ἀξίωμα aut verum esse 

11	 Sul compatibilismo di Crisippo vedi Susanne Bobzien, Determinism and Freedom 
in Stoic Philosophy, cit., pp. 234-314.

12	 Tr. Maso (Cicerone, Il fato, introduzione, edizione, traduzione e commento a cura 
di Stefano Maso, Roma, Carocci, 2014) modificata. Per un’analisi approfondita del 
passo di Cicerone vedi Susanne Bobzien, Determinism and Freedom in Stoic Philo-
sophy, cit., pp. 59-75.



Francesco Ademollo

16

aut falsum. Ut enim Epicurus veretur ne, si hoc concesserit, concedendum sit fato fieri 
quaecumque fiant (si enim alter utrum ex aeternitate verum sit, esse id etiam certum, et 
si certum, etiam necessarium: ita et necessitatem et fatum confirmari putat), sic Chry-
sippus metuit, ne, si non obtinuerit omne quod enuntietur aut verum esse aut falsum, 
non teneat omnia fato fieri et ex causis aeternis rerum futurarum. 

Crisippo argomenta in questo modo: ‘Se c’è un movimento incausato, non può 
essere che ogni asserto – che i dialettici chiamano axioma – sia o vero o falso; infatti ciò 
che non avrà cause efficienti non potrà essere né vero né falso. [21] Ma ogni asserto è o 
vero o falso; quindi non vi è un movimento senza causa. E se è così, tutte le cose che 
accadono accadono per cause antecedenti; e se è così, tutto accade in virtù del 
fato. Risulta dunque che, qualsiasi cosa accada, essa accade in virtù del fato’. Qui, se 
mi sembrasse opportuna l’idea di dare il mio assenso a Epicuro e di negare che 
ogni asserto sia vero o falso, preferirei subire questo colpo che dover ammet-
tere che tutto accada in virtù del fato: quella tesi infatti ha qualche margine di 
discussione, mentre quest’ ultima non è tollerabile. Per questo dunque Crisip-
po compie il massimo sforzo per convincerci che ogni axioma è o vero o falso. 
Come dunque Epicuro teme che, una volta concesso ciò, dovrebbe concedere 
che qualsiasi cosa accada accada in virtù del fato (se infatti uno dei due asserti 
è vero dall’eternità, esso è anche certo, e, se è certo, è anche necessario: così, 
egli ritiene, sia la necessità sia il fato trovano conferma), così Crisippo teme 
che, se invece non avrà tenuto fermo che ogni cosa che venga enunciata è o 
vera o falsa, non potrà tener fermo che tutto accade in virtù del fato e delle 
cause eterne degli eventi futuri. 

In questo passo (e in particolare nella parte evidenziata) Cicerone ri-
ferisce che Crisippo proponeva un argomento dalla validità incondi-
zionata del Principio di Bivalenza (un principio che Crisippo applicava 
alle proposizioni significate dagli enunciati più che agli enunciati stessi: 
questo è il senso del latino omnis […] enuntiatio aut vera aut falsa est) alla 
tesi determinista (fato omnia fiunt). Lo snodo centrale dell’argomento 
sembra essere costituito dal concetto di causa: cioè Crisippo sembra 
assumere che una proposizione P, relativa a un evento che si svolgerà 
nel tempo t2, sia vera al tempo t1 (con t1 < t2) se e soltanto se al tempo 
t1 esistono già le cause del verificarsi di P a t2. In altre parole, le cause 
presenti degli eventi futuri sono i truthmakers degli eventi futuri. Que-
sta sembra essere l’interpretazione più naturale della compressa for-



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

17

mulazione usata da Cicerone alla fine del par. 20: causas enim efficientis 
quod non habebit, id nec verum nec falsum erit (cfr. 26-7: futura vera […] non 
possunt esse ea quae causas cur futura sint non habent; habeant igitur causas 
necesse est ea quae vera sunt. Ita, cum evenerint, fato evenerint). 

Il passo mostra anche che Epicuro o gli epicurei accettavano l’esi-
stenza di una connessione concettuale fra Bivalenza e determinismo o 
fatalismo, ma anziché accettare entrambi gli elementi di questa con-
nessione li rifiutavano entrambi13. In particolare, anziché accettare il 
Principio di Bivalenza essi erano apparentemente disposti a concedere 
che non ogni enunciato o proposizione fosse sempre vero o falso; ciò 
significava tornare alla soluzione di Aristotele nel De interpretatione. Per 
quanto invece riguarda il rifiuto del determinismo, nel seguito del pas-
so (De fato 22-23) Cicerone spiega che la mossa epicurea consisteva nel 
sostenere che gli atomi potevano avere dei movimenti completamente 
privi di causa. Si tratta evidentemente della celebre dottrina del clina-
men o «declinazione» casuale degli atomi (cfr. Lucrezio, De rerum natura 
ii 216-93), che qui non tratteremo. 

6. Il problema della prescienza divina: le origini stoiche

Gli stoici sono anche coloro che per la prima volta introducono nel di-
battito il tema della prescienza divina, che giocherà un ruolo molto 
importante nella questione nel contesto dei dibattiti medievali. L’idea 
che Dio abbia conoscenza di tutti gli eventi futuri è una conseguenza 
naturale della concezione stoica di Dio come un’intelligenza attiva che 
plasma il cosmo dall’interno e che nel momento della conflagrazione, 

13	 Susanne Bobzien, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, cit., pp. 81-86, ha 
osservato che in realtà l’argomento criticato da Epicuro non sembra essere iden-
tico a quello avanzato da Crisippo. Quest’ultimo si basava (come abbiamo visto) 
sul concetto di causa e non faceva uso di nozioni modali come quella di necessità. 
Invece l’argomento criticato da Epicuro «proceeds from (present) truth via certain-
ty to necessity and perhaps to fate. This kind of argument is not recorded for the 
Stoics». L’argomento di Epicuro sembrerebbe piuttosto simile agli argomenti in 
base ai quali Aristotele deduce la conclusione fatalista in De int. 9. 



Francesco Ademollo

18

all’inizio di un nuovo ciclo cosmico, contiene già in sé le istruzioni per 
lo sviluppo di ogni più piccolo dettaglio del cosmo. Questa concezione 
è riassunta efficacemente in questa famosa testimonianza (Aezio i 7, 33 
= 46A Long/Sedley ≈ SVF ii 1027): 

οἱ Στωικοὶ νοερὸν θεὸν ἀποφαίνονται, πῦρ τεχνικόν, ὁδῷ βαδίζον ἐπὶ γενέσει 
κόσμου, ἐμπεριειληφὸς πάντας τοὺς σπερματικοὺς λόγους καθ’ οὓς ἅπαντα καθ’ 
εἱμαρμένην γίνεται, καὶ πνεῦμα μὲν ἐνδιῆκον δι’ ὅλου τοῦ κόσμου.

Gli Stoici affermano l’esistenza di un dio intelligente, un fuoco artefice che 
procede con metodo alla generazione del cosmo e comprende in sé tutte le 
ragioni seminali conformemente alle quali tutte le cose si generano secondo il 
fato, e un soffio che attraversa tutto il cosmo. 

Per gli Stoici il fatto che Dio (o gli dei, se si deve seguire la religione 
tradizionale) conosca in anticipo gli eventi futuri gli consente di for-
nircene in anticipo dei segni. Questo è il fondamento teologico dell’ar-
te divinatoria, come spiega ancora Quinto presso Cicerone, De divina-
tione i 82-8314:

[82] Quam quidem esse re vera hac Stoicorum ratione concluditur: ‘Si sunt di neque 
ante declarant hominibus quae futura sint, aut non diligunt homines, aut quid even-
turum sit ignorant, aut existumant nihil interesse hominum scire quid sit futurum, aut 
non censent esse suae maiestatis praesignificare hominibus quae sunt futura, aut ea 
ne ipsi quidem di significare possunt. At neque non diligunt nos (sunt enim benefici 
generique hominum amici), neque ignorant ea quae ab ipsis constituta et designata 
sunt, neque nostra nihil interest scire ea quae eventura sint (erimus enim cautiores, si 
sciemus), neque hoc alienum ducunt maiestate sua (nihil est enim beneficentia prae-
stantius), neque non possunt futura praenoscere. [83] Non igitur sunt di nec significant 
futura. Sunt autem di; significant ergo. Et non, si significant, nullas vias dant nobis ad 
significationis scientiam (frustra enim significarent); nec, si dant vias, non est divina-
tio: est igitur divinatio.’

14	 Tr. Timpanaro (Sebastiano Timpanaro, Cicerone: Della divinazione, Milano, Gar-
zanti, 1988) modificata. 



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

19

[82] Che davvero la divinazione esista si dimostra con questa argomenta-
zione degli stoici: ‘Se gli dèi esistono e non fanno sapere in anticipo agli uomi-
ni il futuro, o non amano gli uomini, o ignorano ciò che accadrà, o ritengono 
che non giovi affatto agli uomini sapere il futuro, o stimano indegno della loro 
maestà preavvertire gli uomini delle cose che avverranno, o nemmeno gli dèi 
stessi sono in grado di farle sapere. Ma non è vero che non ci amino (sono, 
infatti, benèfici e amici del genere umano), né si dà il caso che ignorino ciò che essi 
stessi hanno stabilito e predisposto, né si può ammettere che non ci giovi sapere 
ciò che accadrà (ché, se lo sapremo, saremo più prudenti), né essi ritengono 
che ciò non si confaccia alla loro maestà (niente è, difatti, più gratificante che 
fare il bene), né possono essere incapaci di prevedere il futuro. [83] Dunque, 
dovremmo concludere, non si dà il caso che gli dèi esistano e non predìcano 
il futuro. Ma gli dèi esistono; dunque predicono. E se dànno indizi, non è 
ammissibile che ci precludano ogni mezzo di interpretare tali indizi (ché 
darebbero gli indizi senza alcun frutto), né, se essi ci forniscono quei mezzi 
d’interpretazione, si dà il caso che non vi sia la divinazione. Dunque c’è la di-
vinazione.’

Altri partecipanti al dibattito antico, schierati sul fronte opposto 
rispetto agli Stoici, attaccarono la tesi della conoscenza divina del fu-
turo. Così Alessandro di Afrodisia, che alla fine del II sec. d.C. nel suo 
De fato lancia una critica profonda del determinismo stoico, si scaglia 
anche contro questo aspetto della teoria (De fato xxx 200, 12-15 Bruns = 
SVF ii 940)15:

τὸ δὲ λέγειν εὔλογον εἶναι τοὺς θεοὺς τὰ ἐσόμενα προειδέναι (ἄτοπον γὰρ τὸ 
λέγειν ἐκείνους ἀγνοεῖν τι τῶν ἐσομένων), καὶ τοῦτο λαμβάνοντας κατασκευάζειν 
πειρᾶσθαι δι’ αὐτοῦ τὸ πάντα ἐξ ἀνάγκης τε γίνεσθαι καὶ καθ’ εἱμαρμένην, οὔτε 
ἀληθὲς οὔτε εὔλογον.

Dire che è ragionevole che gli dei prevedano ciò che sarà – dato che sa-
rebbe assurdo dire che essi ignorano qualcosa di ciò che sarà – e, assumendo 

15	 Tr. Natali-Tetamo (Alessandro, Il destino, prefazione, introduzione, commento, bi-
bliografia e indici a cura di Carlo Natali, traduzione a cura di Carlo Natali ed Elisa 
Tetamo, Milano, Rusconi, 1996) modificata.



Francesco Ademollo

20

questo, per suo tramite cercare di fondare la tesi che tutto accade di necessità 
e secondo il fato, è cosa non vera, né ragionevole.

Nella tarda antichità la protesta di Alessandro è riecheggiata e resa 
più articolata da Boezio nella Consolatio philosophiae, v 3, 3-616:

«Nimium», inquam, «adversari ac repugnare videtur praenoscere universa deum et 
esse ullum libertatis arbitrium. Nam si cuncta prospicit deus neque falli ullo modo po-
test, evenire necesse est quod providentia futurum esse praeviderit. Quare si ab aeterno 
non facta hominum modo sed etiam consilia voluntatesque praenoscit, nulla erit arbi-
trii libertas; neque enim vel factum aliud ullum vel quaelibet exsistere poterit voluntas 
nisi quam nescia falli providentia divina praesenserit. Nam si aliorsum quam provisae 
sunt detorqueri valent, non iam erit futuri firma praescientia, sed opinio potius incerta, 
quod de deo credere nefas iudico».

«Mi sembra», dissi, «che ci sia un completo conflitto e incompatibilità tra l’idea 
che Dio conosca in anticipo tutte le cose e che vi sia un qualche libero arbitrio. Infatti, 
se Dio prevede tutto e non può in alcun modo ingannarsi, è necessario che avven-
ga ciò che con la sua provvidenza egli ha previsto che sarebbe stato. Pertanto, se egli 
conosce in anticipo sin dall’eternità non solo le azioni ma anche le decisioni 
e i desideri degli uomini, non vi sarà alcuna libertà di scelta; infatti non po-
trà esistere alcun’altra azione o un qualsivoglia altro desiderio se non quello 
che avrà presagito la provvidenza divina, che non può ingannarsi. Infatti, se i 
desideri sono capaci di essere deviati in una direzione diversa da quella nella 
quale sono stati previsti, non vi sarà più salda prescienza del futuro, ma piut-
tosto un’opinione incerta, cosa che ritengo empio credere riguardo a Dio». 

È importante notare che qui come altrove Boezio usa l’espressione 
libertatis arbitrium, «libero arbitrio», per riferirsi a ciò che una teoria 
come quella stoica mette a repentaglio. Boezio ha in mente l’idea che 
gli esseri umani sono dotati della capacità di scegliere intenzional-

16	 Sul passo di Boezio si veda Cicero: On Fate (De Fato) and Boethius: The Consolation 
of Philosophy (Philosophiae Consolationis) iv.5-7, v, edited with an introduction, tran-
slation and commentary by Robert William Sharples, Warminster, Aris & Phillips, 
1991, pp. 218-221. 



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

21

mente tra corsi di azione alternativi senza che la scelta sia obbligata 
da cause antecedenti o dalla loro stessa natura. Quest’idea è familia-
re alla filosofia greca almeno da Alessandro di Afrodisia (p.e. De fato v, 
169.9-10 Bruns). Se e in che misura essa sia presente già negli autori 
più antichi che respingono forme di fatalismo o determinismo, come 
Platone e Aristotele, è una questione assai controversa fra gli studiosi, 
nella quale non ci addentreremo17. 

7. Il problema della prescienza divina: una soluzione platonica

Più avanti nel testo della Consolatio, Filosofia risponde a Boezio offren-
do una soluzione del problema. Per comprendere tale soluzione e le 
sue origini occorre risalire fino al Timeo di Platone. 

Nel Timeo, com’è noto, si racconta come un dio-demiurgo benevolo 
abbia creato l’universo ordinato che vediamo organizzando e animan-
do una materia primordiale disordinata a imitazione di un modello 
ideale perfetto. Il modello gode di un’esistenza eterna e senza tempo; 
a imitazione di quest’eternità, come sua «immagine mobile», insieme 
all’universo Dio crea anche il tempo, scandito dai movimenti periodici 
dell’anima del mondo. Leggiamo 37d-38c18:

καθάπερ οὖν αὐτὸ τυγχάνει ζῷον ἀίδιον ὄν, καὶ τόδε τὸ πᾶν οὕτως εἰς δύναμιν 
ἐπεχείρησε τοιοῦτον ἀποτελεῖν. ἡ μὲν οὖν τοῦ ζῴου φύσις ἐτύγχανεν οὖσα 
αἰώνιος, καὶ τοῦτο μὲν δὴ τῷ γεννητῷ παντελῶς προσάπτειν οὐκ ἦν δυνατόν· 

17	 Sulla questione vedi Susanne Bobzien, The Inadvertent Conception and Late Birth of 
the Free-Will Problem, in «Phronesis», 43, 1998, pp. 133-175, rist. in Susanne Bob-
zien, Determinism, Freedom and Moral Responsibility. Essays in Ancient Philosophy, 
Oxford, Clarendon Press, 2021, pp.  13-50, la cui tesi è che la nozione di volontà 
libera non compaia nella filosofia greca prima di Alessandro. L’ampia e approfon-
dita trattazione di Bobzien costituisce un punto di riferimento esemplare anche 
per chi, come me, non ne condivida tutte le conclusioni. 

18	 Tr. Petrucci (Platone, Timeo, introduzione a cura di Franco Ferrari, testo, tradu-
zione e commento a cura di Federico Petrucci, Milano, Mondadori, 2022) modifi-
cata. 



Francesco Ademollo

22

εἰκὼ δ᾿ ἐπενόει κινητόν τινα αἰῶνος ποιῆσαι, καὶ διακοσμῶν ἅμα οὐρανὸν 
ποιεῖ μένοντος αἰῶνος ἐν ἑνὶ κατ᾿ ἀριθμὸν ἰοῦσαν αἰώνιον εἰκόνα, τοῦτον ὃν 
δὴ χρόνον ὠνομάκαμεν. [37e] ἡμέρας γὰρ καὶ νύκτας καὶ μῆνας καὶ ἐνιαυτούς, 
οὐκ ὄντας πρὶν οὐρανὸν γενέσθαι, τότε ἅμα ἐκείνῳ συνισταμένῳ τὴν γένεσιν 
αὐτῶν μηχανᾶται· ταῦτα δὲ πάντα μέρη χρόνου, καὶ τό τ᾿ ἦν τό τ᾿ ἔσται χρόνου 
γεγονότα εἴδη, ἃ δὴ φέροντες λανθάνομεν ἐπὶ τὴν ἀίδιον οὐσίαν οὐκ ὀρθῶς. 
λέγομεν γὰρ δὴ ὡς ἦν ἔστιν τε καὶ ἔσται, τῇ δὲ τὸ ἔστιν μόνον κατὰ τὸν [38a] 
ἀληθῆ λόγον προσήκει, τὸ δὲ ἦν τό τ᾿ ἔσται περὶ τὴν ἐν χρόνῳ γένεσιν ἰοῦσαν 
πρέπει λέγεσθαι.

Come dunque questo [sc. il modello] si trova a essere un vivente eterno, 
così anche questo universo egli si impegnò a portarlo a compimento come 
tale nella misura del possibile. Ora, la natura di quel vivente era per l’appunto 
eterna, e ciò non era possibile attribuirlo completamente a ciò che è generato; 
egli però elaborò il piano di produrre un’immagine mobile dell’eternità e, nell’or-
dinare il cielo, produce un’immagine eterna, che procede secondo il numero, dell’eter-
nità che permane nell’unità, e proprio questo è ciò cui noi abbiamo dato il nome 
di «tempo». Infatti, giorni e notti e mesi e anni, che non esistevano prima 
che il cielo fosse generato, proprio allora egli congegnò la loro generazione, 
insieme a quel cielo che veniva composto; tutte queste sono parti di tempo, e 
sia «era» che «sarà» sono forme generate di tempo, che noi non ci accorgiamo 
di attribuire in modo scorretto all’essere eterno. Infatti diciamo, appunto, che 
esso «era», «è» e «sarà», ma ad esso, secondo il discorso vero, si addice solo 
«è», mentre è opportuno dire «era» e «sarà» solo a proposito della generazione 
che procede nel tempo.

Questo passo contiene un punto filosofico importante, espresso in 
modo forse non del tutto soddisfacente. Ciò che Timeo dovrebbe pre-
sumibilmente dire è che le Forme esistono fuori dal tempo e che pertanto 
di esse si può parlare solo in un tempo grammaticale presente con valo-
re atemporale (come quando diciamo p.e. «Il triangolo è un poligono 
con tre lati»). Alcuni aspetti del passo, però, sembrano suggerire un’i-
dea diversa e meno nitida: che le Forme esistono in una sorta di eterno 
presente, senza passato e senza futuro, e che questo eterno presente è 
espresso dal tempo grammaticale presente usato negli enunciati sulle 
Forme. In altre parole, Timeo sembra non distinguere chiaramente tra 
il presente come tempo grammaticale e il presente come tempo crono-



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

23

logico (in inglese rispettivamente «tense» e «time»). La stessa mancan-
za di distinzione del resto era identificabile in modo ancor più chiaro 
in un testo che Timeo sta intenzionalmente riecheggiando, ossia Par-
menide, 28 B8. 5-6 Diels/Kranz, dove di ciò che è si afferma «Né mai era 
o sarà, poiché è ora» (οὐδέ ποτ’ ἦν οὐδ’ ἔσται, ἐπεὶ νῦν ἔστιν). 

Indipendentemente da queste difficoltà, l’idea che l’eternità con-
sista in una sorta di eterno presente (comunque questo debba essere 
inteso) ritorna alcuni secoli più tardi in altri autori della tradizione 
platonica che riferiscono questa condizione a Dio stesso o comunque a 
un principio divino. Così Plutarco, De E apud Delphos 393 a-b, sostiene 
che il dio esiste in un’eternità (αἰών) senza tempo, nella quale non c’è 
né futuro né passato, sicché egli «essendo uno, con l’ora, che è uno, ha 
riempito il sempre» (εἷς ὢν ἑνὶ τῷ νῦν τὸ ἀεὶ πεπλήρωκε). Plotino, Enn. 
iii 7.3.16-19, 7.5.18-28 si esprime in termini simili sull’eternità dell’In-
telletto. 

Alcuni di questi autori inoltre combinano quest’idea con l’idea ul-
teriore che in virtù della sua condizione di eterno presente Dio abbia 
conoscenza degli eventi temporali, compresi quelli futuri. Così già Filo-
ne di Alessandria, Quod deus sit immutabilis 29-32, afferma che «per Dio 
niente è incerto o futuro» (οὔτε [...] ἄδηλον οὔτε μέλλον οὐδὲν θεῷ) e 
che «nell’eternità niente è passato o futuro, ma solo presente» (ἐν αἰῶνι 
δὲ οὔτε παρελήλυθεν οὐδὲν οὔτε μέλλει, ἀλλὰ μόνον ὑφέστηκεν). In am-
bito cristiano, sulla stessa linea si trova Agostino, De civitate Dei xi 21, 
che attribuisce a Dio, nella sua eterna «presentità», comprensione di 
tutte le cose che accadono nel tempo, passate, presenti e future («ita 
ut illa quidem, quae temporaliter fiunt, et futura nondum sint et prae-
sentia iam sint et praeterita iam non sint, ipse vero haec omnia stabili 
ac sempiterna praesentia comprehendat»)19. 

19	 I testi citati qui sopra sono menzionati, insieme ad altri che non posso discutere 
(in particolare Ammonio, in Arist. De interpretatione 136, 1-137, 11 Busse, più o meno 
contemporaneo di Boezio), da Richard Sorabji, Time, Creation and the Continuum. 
Theories in Antiquity and the Early Middle Ages, London, Duckworth, 1983, pp.  255-
256, 263-264, e Cicero: On Fate (De Fato), cit., pp. 44-5, 229. 



Francesco Ademollo

24

Alla stessa tradizione appartiene Boezio, e questa costituisce per 
l’appunto la base della risposta di Filosofia al problema che le era stato 
posto (vedi § 6)20. In v 6, 8 Filosofia distingue fra ciò che ha un’esisten-
za temporale e ciò che è aeternum, ossia «ciò che comprende e possiede 
simultaneamente la pienezza intera di una vita illimitata, dal quale 
non è assente alcunché di futuro né è scorso via alcunché di passato» 
(cui neque futuri quicquam absit nec praeteriti fluxerit). Questa distinzione 
viene prima sostenuta con un esplicito riferimento al Timeo (v 6, 9-14) e 
subito dopo applicata al problema della prescienza divina (15-16): 

Quoniam igitur omne iudicium secundum sui naturam quae sibi subiecta sunt 
comprehendit, est autem deo semper aeternus ac praesentarius status, scientia quoque 
eius omnem temporis supergressa motionem in suae manet simplicitate praesentiae in-
finitaque praeteriti ac futuri spatia complectens omnia quasi iam gerantur in sua sim-
plici cognitione considerat. Itaque si praeuidentiam21 pensare uelis qua cuncta dino-
scit non esse praescientiam quasi futuri sed scientiam numquam deficientis instantiae 
rectius aestimabis.

Poiché dunque ogni giudizio comprende secondo la sua propria natura le 
cose che gli sono soggette, e d’altra parte Dio possiede sempre uno stato eterno 
e presente, anche la sua conoscenza, superando ogni movimento temporale, 
permane nella semplicità del suo presente e, abbracciando le infinite esten-
sioni del passato e del futuro, considera tutte le cose nella sua cognizione semplice 
come se si svolgessero ora. Pertanto, se vuoi concepire la “previdenza” con la quale 
egli discerne tutte le cose non come la prescienza, per così dire, del futuro, 
ma come la scienza di un presente che non viene mai meno, valuterai più corretta-
mente.

20	 Per un’analisi del passo di Boezio rimando a Cicero: On Fate (De Fato) and Boethius: 
The Consolation of Philosophy, cit., pp. 44-45, 227-29. 

21	 Accetto qui la lezione praevidentiam seguendo Bieler (Boethius, Philosophiae conso-
latio, iteratis curis ed. Ludovicus Bieler, Corpus Christianorum – series Latina 94, Tur-
nholti, 19842 [1957] e Sharples (Cicero: On Fate (De Fato) and Boethius: The Consolation 
of Philosophy, cit.); la maggioranza dei manoscritti legge praesentiam, stampato da 
Moreschini (Boethius, De Consolatione Philosophiae, Opuscula Theologica, ed. Clau-
dio Moreschini, München-Leipzig, 20052). 



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

25

Dunque Dio esiste in un eterno presente e in questa prospettiva co-
glie come contemporanei con lui e fra loro eventi che nella nostra pro-
spettiva accadono invece in momenti diversi. A rigore, quindi, non è 
corretto dire che Dio «conosca in anticipo» gli eventi futuri, o ne pos-
sieda «prescienza»: non si dà il caso che Dio sappia al tempo t1 che un 
certo evento, che vorremmo considerare contingente, accadrà al tem-
po futuro t2. Piuttosto, potremmo dire con una certa improprietà, Dio 
sa al “tempo” tD (il “tempo”, per così dire, del suo eterno presente) che 
l’evento accade allo stesso tD. Di conseguenza il fatto che Dio conosca 
eventi che per noi sono futuri, ma per lui sono presenti, non implica che 
tali eventi accadano necessariamente e non li priva del loro carattere di 
contingenza. Analogamente il fatto che un osservatore umano sappia 
al tempo t1 che un certo evento si svolge nel presente, ossia allo stesso 
tempo t1, non implica che l’evento sia necessario (18-19): 

Quid igitur postulas ut necessaria fiant quae divino lumine lustrentur, cum ne ho-
mines quidem necessaria faciant esse quae videant? Num enim quae praesentia cernis 
aliquam eis necessitatem tuus addit intuitus? Minime. Atqui si est divini humanique 
praesentis digna collatio, uti vos vestro hoc temporario praesenti quaedam videtis, ita 
ille omnia suo cernit aeterno. 

Perché dunque insisti che divengano necessarie le cose illuminate dalla vi-
sta divina, quando nemmeno gli esseri umani rendono necessarie le cose che 
vedono? Forse, infatti, il tuo sguardo aggiunge una qualche necessità alle cose 
che scorgi presenti? Niente affatto. Eppure, se è accettabile paragonare il pre-
sente divino e quello umano, come voi nel vostro presente temporale vedete 
alcune cose, così egli nel suo presente eterno le vede tutte. 

Un osservatore umano, prosegue Filosofia (22-23), può ben vedere 
ugualmente un uomo camminare e il sole sorgere in cielo; ciò non to-
glie che egli sia in grado di distinguere che il primo evento è volonta-
rio e contingente, mentre il secondo è necessario. Allo stesso modo lo 
sguardo divino scorge dall’alto tutte le cose senza alterare la loro mo-
dalità. 

Infine Filosofia concede (25-36) che c’è, dopo tutto, una forma di 
necessità che un evento può possedere in virtù del fatto che è cono-



Francesco Ademollo

26

sciuto da qualcuno, nel caso specifico da Dio. Non si tratta della neces-
sità «semplice» (simplex), che si applica a una proposizione semplice 
P, bensì di una necessità puramente condizionale (condicionis), in virtù 
della quale ciò che è necessario è l’implicazione «(Qualcuno sa che P) → 
P». Questa forma di necessità è del tutto innocua e irrilevante rispetto 
al problema degli eventi futuri contingenti. Di tali eventi quindi si può 
legittimamente dire che «sono necessari se vengono posti in relazione 
con la conoscenza divina, ma sciolti dai vincoli della necessità se ven-
gono considerati di per sé» (si ad divinam notitiam referantur necessaria, si 
per se considerentur necessitatis esse nexibus absoluta, 36). 

L’ingegnosa soluzione “relativistica” di Boezio verrà ripresa da au-
tori successivi, fra i quali Tommaso (Summa Theologiae i q. 14 art. 13) e 
anche Dante, in un noto passo del canto xvii del Paradiso. Qui infatti 
leggiamo che Cacciaguida, come tutti i beati, vede «le cose contingenti 
anzi che sieno in sé, mirando il punto | a cui tutti li tempi son presenti» (13-
18). Lo stesso antenato di Dante nei versi successivi sviluppa quest’idea 
con una memorabile similitudine (37-42)22: 

La contingenza, che fuor del quaterno
dela vostra matera non si stende,
tutta è dipinta nel cospetto etterno;� 39
necessità però quindi non prende,
se non come dal viso in che si specchia
nave che per corrente giù discende.� 42

Questo testo densissimo meriterebbe un’analisi precisa, che pur-
troppo non mi è possibile fornire qui ma che spero di poter tentare in 
altra sede23. Esso può comunque costituire una degna conclusione del 

22	 Cito il testo secondo l’edizione di Inglese (Dante Alighieri, Commedia, a cura di 
Giorgio Inglese, 3 voll., Firenze, Le Lettere, 2021). 

23	 Vedi Francesco Ademollo, Conoscenza divina e futuri contingenti in Dante, Paradiso 
xvii, di prossima pubbl. in «Rivista di Studi Danteschi». Per un’ampia e precisa 
nota recente vedi Dante Alighieri, Divina Commedia. Paradiso, a cura di Nicola 
Fosca, Roma, Aracne, 2020. 



Fato e necessità dal pensiero antico a Dante

27

nostro itinerario, gran parte del quale si è svolta fra gli «spiriti magni» 
dell’antichità pagana. 

Riassunto  L’articolo fornisce una sintetica ricostruzione di alcuni momenti salienti 
della riflessione su fatalismo e determinismo nel pensiero antico, da Omero a Boezio, 
passando attraverso Platone, Aristotele e la filosofia ellenistica, e si conclude con un ra-
pido accenno alla ripresa della posizione di Boezio in Tommaso e Dante.

Abstract  The article provides a concise overview of some key moments in the reflec-
tion on fatalism and determinism in ancient thought, from Homer to Boethius, passing 
through Plato, Aristotle and Hellenistic philosophy, and concludes with a brief mention 
of the revival of Boethius’ position in Aquinas and Dante.




