Fato e necessita dal pensiero antico a Dante*

Francesco Ademollo

Questo contributo fornisce una sintetica ricostruzione di alcuni mo-
menti salienti della riflessione antica e tardoantica su fatalismo e de-
terminismo, con un'escursione finale in territorio dantesco. Lobiettivo
é di illuminare almeno in parte lo sfondo contro il quale si svolgono i
dibattiti medievali che verranno pitt specificamente presi in esame nel
resto del volume. Dovremo procedere a tappe forzate e tagliare brusca-
mente nodi interpretativi complessi che meriterebbero unanalisi pitt
approfondita e paziente, nella speranza che il quadro d’'insieme com-
pensi il sacrificio di dettagli e sftumature.

1.1l fato in Omero

Lidea che gli esseri umani siano soggetti a un destino superiore che ha
stabilito in anticipo cio che accadra loro compare a pit riprese nei po-
emi omerici, sui quali & opportuno gettare un breve sguardo all'inizio
del nostro itinerario. Consideriamo un esempio famoso. In Iliade xX11
168-76 Zeus, vedendo Ettore inseguito da Achille intorno alle mura di
Troia, e dispiaciuto per 'imminente sorte di un eroe che in passato gli

Le ricerche che hanno condotto a questo lavoro sono state finanziate dal pro-
getto PRIN PNRR 2022 Social, Political, and Religious Prognostication and its Roots:
Philosophical Strategies for Coping with Uncertainties and Planning the Future (CUP
Bs53D23028970001). Ringrazio Anna Rodolfi per avermi invitato a partecipare al
progetto e al convegno di cui qui si pubblicano gli atti.

© The Author(s); sottoposto a peer review - pubblicato con licenza CC-BY-NC-ND 4.0
DOI10.35948/DILEF/978-88-6032-842-7.02

Francesco Ademollo, Universita degli Studi di Firenze, francesco.ademollo@unifi.it,
0000-0003-2732-7321



Francesco Ademollo

ha offerto molti sacrifici, chiede agli altri déi se si possa salvarlo o se si
debba lasciare che muoia per mano di Achille. Atena gli risponde con-
trariata (178-81)":

O Thtep Apywépavve xehaedis, olov Eemes:
dvdpo BynTov Eévta, Tahot TETPwUEvOY aloy,
& €0ghers Bavdolo Svanxéos ebavarioat;
£pd’- dtap ol ToL TavTeg Emavéopey Beol &Aot.

O padre dal vivido lampo, adunatore di nembi, che cosa hai detto!
Un uomo che & mortale, da un pezzo votato al fato,

lo vuoi risciogliere dalla morte dall'orrendo fragore?

Fa pure; ma certo non tutti ti approviamo noi altri dei.

Zeus silascia convincere dalle parole di Atena, apparentemente per be-
nevolenza verso di lei («con te voglio essere dolce», 184), e acconsente a
che Ettore muoia. Allora Atena si reca sul campo di battaglia, rincuo-
ra Achille e induce Ettore, apparendogli con le sembianze del fratello
Deifobo, a fermarsi ad affrontarlo. Gli eroi si scontrano; quando Ettore
chiede una lancia di ricambio e non trova Deifobo piu al suo fianco,
comprende 'inganno di cui é stato vittima e cosi commenta (297-305):

& moToL, N pdAa 81 pe Beol HBavatdvde xdleooa.
Anidofov yap eyw Y Ebduny fipwa Topeval,

BN 6 ey €v teixet, ut & E¢amatnoey Abw.

vhv 8¢ 87 £yyvht pot Bavartog xoxds, 008’ T &vevbey,
008 GAéN. 7 ydp pa Teaho T8 ye diktepov Rev

Znvi te xat Adg vit ExnBédw, ol e mdpog ye
Tpodpoves elpborto- viv adté ue puoipa xiydvet.

U7 1o doTovdel ye xol dxAeiwg dmohotuny,

aMG péyo pebag T xal éooopevotat Tubéabat.

1 Qui e nel seguito, per i passi dell'lliade ho modificato la traduzione di Giovanni
Cerri (OMERO, Iliade, traduzione di Giovanni Cerri, commento di Antonietta Go-
stoli, Milano, BUR, 2005%).



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

Ahimé, davvero gli dei m’hanno invitato alla morte:

io credevo mi fosse vicino 'eroe Deifobo,

invece é dentro le mura e Atena nrha tratto in inganno.

M’¢ accanto la morte funesta, non é pitt lontana,

e non c'¢ scampo: da un pezzo questo era caro

a Zeus e al figlio di Zeus, il Saettatore, che pure in passato
benigni mi proteggevano; ma adesso mi coglie il destino.

Che almeno io non muoia senza battermi e senza gloria,

ma compiendo qualcosa di grande, che lo apprendano i posteri!

Dungque ¢ stabilito dal destino (afow, 179; pwoipa, 303) che Ettore debba
morire. Eppure Zeus si é chiesto se fosse opportuno salvarlo, espri-
mendosi come se cio fosse concretamente possibile e rientrasse nelle
sue prerogative, benché egli poi finisca, di fatto, col rispettare il desti-
no®. Cio solleva difficili questioni: veramente il destino di Ettore avreb-
be potuto essere modificato? Che relazione c’e tra il destino e la volonta
degli dei? Gli interpreti hanno tentato di fornire risposte diverse a que-
ste domande, ma ¢ lecito sospettare che in realta non ci siano risposte
definite®. Agli albori del pensiero occidentale, Omero fa uso di nozioni
di potenziale rilevanza filosofica per arricchire il tessuto drammatico

2

1l passo ha un parallelo in II. xv1 431-61, dove Zeus si chiede se salvare Sarpedone
benché sia destino (noipa, 434) che egli venga ucciso da Patroclo in duello. In quel
passo € Era a dissuadere Zeus, usando in parte le stesse parole di Atena (441-43). Un
altro parallelo parziale in xx 290-317, dove Poseidone chiede a Era di salvare Enea
da Achille. Era questa volta acconsente; la situazione pero é ben diversa, poiché in
questo caso il destino é favorevole all’eroe, in quanto é fatale (uopiuuov, 302) che Enea
sopravviva per perpetuare la stirpe di Dardano. Di fatto, quindi, in tutti e tre i passi
che abbiamo considerato finisce con I'accadere cio6 che era destino che accadesse.

Solo a titolo di esempio si possono confrontare fra loro, all'interno della stessa
opera (The Iliad: A Commentary, a cura di Geoffrey Stephen Kirk, 1-vi, Cambridge,
Cambridge University Press, 1985-94), le diverse posizioni assunte da R. Janko (vol.
IV, p. 375: «His [= Zeus’] protest against fate does not prove that he can reverse it,
although Here implies this; the question of relative power, though posed, is left
unanswered») e N. Richardson (vol. v1, p. 126: «It is clear that Zeus is not bound by
the fact that a person’'s doom has long ago been fixed: but the fear of disapproval
from the other gods is enough to deter him from altering this»).



Francesco Ademollo

e patetico della sua narrazione, ma non é interessato — e forse neppure
pronto — a sottoporle a un'analisi rigorosa e coerente.

2.l mitodi Erin Platone

Accenni pitt o0 meno sviluppati e coerenti all'idea che le vite degli
esseri umani siano governate dal destino, o in alternativa dallim-
perscrutabile volere degli dei, che dispensano beni e mali senza un
criterio evidente (cfr. Iliade XXIV 525-32), si trovano in diversi autori
della letteratura greca post-omerica. La tappa successiva del nostro
viaggio, pero, sara costituita da un autore che si contrappone inten-
zionalmente a molti aspetti della cultura tradizionale, e pil precisa-
mente all'idea che la poesia epica e tragica possa essere il fondamento
dell'educazione. Mi riferisco naturalmente a Platone nella Repubblica,
libro x. Alla fine di quell'ultimo libro del dialogo (614b-621b), Socrate
narra un famoso mito nel quale si espongono le esperienze ultrater-
rene dell’anima di Er, un guerriero morto in battaglia cui viene con-
sentito di visitare I'aldila per poi ritornare alla vita. La parte del mito
che ci interessa e quella nella quale Er scopre che le anime dei morti,
dopo essere state premiate o punite per le loro azioni in vita, vengono
radunate al cospetto delle tre Moire, le dee del destino, qui descritte
come figlie della Necessita (Avdyxn). Qui un araldo annuncia alle ani-
me che stanno per essere chiamate a scegliere la loro prossima vita
terrena (617d-e):

Avdyxng Buyatpos xépng Aaxéosws Aoyos. Yuxal édripnepol, apxn &Mng
TepLodov Byntod yévous Bavatnddpov. ody uds Salpwy Aigetan, dA duels
Satpova aiprioeche. Tpdtog 8 6 Aaxwy Tpdtog alpeicbw Plov @ cuvéoTa ¢
Qvdyxng. dpety) 8¢ AGE0TOTOY, HY TLUGY Xl ATUUALWY TIMEOY Xal ENATTOV aDTTG
Exaotog E¢el. altioa Ehopévou: Bedg dvaltiog.

Parole della vergine Lachesi, figlia di Necessita. Anime effimere, questo &
I'inizio di un nuovo ciclo di generazione mortale foriera di morte. Non sara un
demone ad avervi in sorte, ma sarete voi a scegliere un demone. Chi per primo



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

venga sorteggiato per primo scelga una vita cui sara associato di necessita. La
virtl é senza padrone; onorandola o disprezzandola ciascuno ne avra di pitt o
di meno. La responsabilita e di chi sceglie; il dio é senza responsabilita.

Nel seguito si racconta come le anime, in un ordine determinato da un
sorteggio, scelgano a turno uno tra moltissimi e assai dettagliati tipi
di vita, umana o non, che vengono loro proposti (617e-620d). Questa
scelta viene poi resa definitiva e irreversibile dalle tre Moire (620d-e).
Nella maggior parte dei casi le anime si lasciano influenzare da cio cui
si sono abituate nella vita precedente (620a) o fuorviare da dettagli
appariscenti, come I'anima che sceglie la vita di un potente tiranno e
si dispera quando scopre quanta infelicita la attenda; solo la filosofia
costituisce una guida sicura alla scelta (618b-619¢). In realta, spiega I'a-
raldo (619b),

Kot tehevtoiw Emovty, Ehv v EAopéve, auvtdvag {vtixeitat Plog dyomntos,
0V xoxdg. wite O Bpxwy alpéosws dueheitw phte 6 TelevTdY dbupeitw.

Anche per chi si presenti per ultimo, se sceglie con senno e vive con impe-
gno, é disponibile una vita amabile, non cattiva. Chi comincia non trascuri la
scelta e chi & ultimo non si perda d’animo.

Linterpretazione del mito di Er e controversa. In particolare non
¢ chiaro se (o in che misura) esso debba essere letto come una descri-
zione letterale di una singola, decisiva scelta ultraterrena o come una
descrizione metaforica delle singole scelte che compiamo nel corso
della nostra vita terrena. Se mettiamo da parte questo dubbio, tutta-
via, e ci limitiamo al piano strettamente letterale, sembra ragionevol-
mente chiaro che la scelta della vita € influenzata da diversi fattori (il
caso, le esperienze precedenti) ma non ne viene necessitata, e dunque
é sostanzialmente libera, almeno per quelle anime che hanno coltivato
la filosofia. Cio che viene descritto come soggetto alla «Necessita», e
che viene sancito dalle tre Moire, e dunque dal destino, non é la scelta
stessa, ma il fatto che la vita si svolga conformemente alla scelta una volta che
questa sia avvenuta. Dunque Platone nel mito di Er recepisce da una cer-



Francesco Ademollo

ta tradizione poetica la nozione del destino e la sua personificazione
nelle tre Moire, ma modifica questi materiali per comporre un quadro
sostanzialmente diverso e alternativo a quello tradizionale: un quadro
nel quale 'anima individuale, e la sua capacita di farsi guidare dalla
filosofia, sono in ultima analisi indipendenti da forze trascendenti.

3. Fatalismo e determinismo in Aristotele

Nei pensatori che prenderemo in esame dopo Platone la riflessione sui
concetti di fato e necessita assume forme pilt consapevoli, astratte e si-
stematiche. Cominciamo con Aristotele, pitt precisamente dal trattato
De interpretatione®. Si tratta com'é noto di un'opera di logica, nella quale
vengono affrontate diverse questioni relative alla struttura degli enun-
ciati e alle relazioni tra diversi tipi di enunciato dichiarativo. Il famoso
cap. 9, 18a28-33, esordisce proponendo umantitesi:

ETcl 1€V 00V TGV BVTv %ol YEVOUEVQWY AVayxy THY XX Tadacw | Ty dTtédacy
GAnO7 7 Yevdt elva ... €ml & T xaf Exaoto xal ueMdvtwy ody duoles.

Nel caso delle cose che sono e sono state & necessario che I'affermazione o
la negazione sia vera o falsa ... Nel caso delle cose particolari e future, invece,
la situazione é diversa.

Secondo l'interpretazione piu diffusa di queste formulazioni, che qui
adotteremo, Aristotele vuol dire che (a) nel caso di fatti presenti e pas-
sati necessariamente ciascun enunciato, che sia affermativo o negati-

4 Le mie osservazioni su De int. 9 sono sostanzialmente indipendenti dalla maggior
parte delle controversie interpretative su questo difficile capitolo. Di fatto, comun-
que, la mia interpretazione segue a grandi linee quella classica che si puo ritrovare
—aldila di alcune divergenze — in JOHN LLOYD ACKRILL, Aristotle: Categories and De
Interpretatione, Oxford, Clarendon Press, 1963, pp. 132-142; PAOLO CRIVELLI, Aristot-
le on Truth, Cambridge, Cambridge University Press, 2004, pp. 198-233, 266-283;
HERMANN WEIDEMANN, Aristoteles: Hermeneutik / Peri hermeneias, Berlin/Boston,
De Gruyter, 2015, pp. 195-213.



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

vo, & soggetto al Principio di Bivalenza e quindi é vero o falso, mentre
(b) nel caso di fatti singolari futuri questo non accade. Che cosa questo
significhi, e perché le cose stiano cosi, viene spiegato nel seguito at-
traverso una reductio ad absurdum. Aristotele cioe assume provvisoria-
mente che la differenza da lui asserita nel passo non sussista e che gli
enunciati su fatti futuri singolari si comportino come tutti gli altri, e
dunque siano tali che ciascuno sia vero o falso; quindi mostra, con due
argomenti, che tale assunzione implica delle assurdita e pertanto deve
essere respinta.

Non potremo esaminare i due argomenti in dettaglio. Possiamo
pero dire che essi vertono sulla seguente idea centrale: attribuire un
valore di verita a ogni enunciato sul futuro — compresi quelli che verto-
no su fatti che ordinariamente considereremmo contingenti — implica
che in realta tutto accada necessariamente. Aristotele enuncia chiara-
mente questa conclusione in 18bs-8, alla fine del primo argomento:

003y dpo olite ot obte ylyvetat olite amd Toxng 008 dmdtep’ ETuxey, 008
gotoL 7} obx EoTat, GAN €% Gvdyxng dmavta xal obx Omdtep ETvyey (4] yap 6 dog
dAnbeveL 4 6 dmodd).

Niente, dunque, € o accade, o sara o non sara, per caso o in quello fra i due
modi che capita, ma tutte le cose di necessita e non in quello fra i due modi che
capita (giacché o chi afferma o chi nega dice il vero).

Per capire come si possa arrivare a questa conclusione occorre anzitut-
to aver chiaro che 'argomento dipende da due assunzioni implicite.
La prima é una concezione temporalizzata della verita: Aristotele,
come per lo pit i filosofi dell'antichita, assume che la verita o falsi-
ta di un enunciato (o proposizione, credenza, giudizio) sia relativa al
tempo, ossia che un enunciato (o proposizione, ecc.) sia vero o falso
soltanto relativamente a un certo tempo t. Quest'assunzione eviden-
temente implica che uno stesso enunciato possa cambiare il suo va-
lore di verita nel tempo ed essere vero a un certo tempo ¢ e falso a un
altro tempo ¢ . Essa ¢ anche, in linea di principio, compatibile con la
possibilita che un enunciato non abbia alcun valore di verita a un certo



Francesco Ademollo

tempo t e ne acquisti invece uno a un altro tempo t,. Come vedremo,
quest’'ultima sembra essere la posizione assunta da Aristotele alla fine
del capitolo.

La seconda assunzione implicita che governa gli argomenti di Ari-
stotele € una concezione della necessita come inevitabilita. In base a
questa concezione, € necessario tutto cio che non puo, o non puo pit,
essere evitato o cambiato. Sono quindi necessari tutti i fatti passati e
presenti, che nessuno ha il potere di alterare; ma sono necessari anche
i fatti futuri, se essi per qualsiasi ragione sono gia “scritti”, stabiliti,
determinati o decisi prima che si verifichino.

Queste due assunzioni sono accettate implicitamente da Aristotele
e non sono oggetto di discussione nel capitolo. Ora, se ad esse se ne
aggiunge una terza, quella che Aristotele intende discutere e in defi-
nitiva confutare, ossia che ogni enunciato, compresi tutti gli enunciati
sul futuro, sia sempre — cioé rispetto a un qualsiasi tempo t — 0 vero
o falso, la reductio puo scattare. Infatti, se al tempo ¢ ¢& gia vero (o fal-
so) 'enunciato che dice che al tempo t le cose andranno in un certo
modo, ¢ ragionevole concludere che al tempo ¢, sia gia “scritto”, sta-
bilito, e quindi necessario, che le cose andranno (o non andranno) in
quel modo. Se infatti al tempo ¢t ci fosse un'effettiva possibilita che a
t le cose andassero diversamente, I'enunciato non potrebbe essere gia
vero (o falso) a t, prima dell'evento. Per citare il famoso esempio di Ari-
stotele (18b24-5), se oggi, quando apparentemente una decisione deve
ancora essere presa, € gia vero che domani ci sara una battaglia navale,
poniamo nello stretto di Salamina, allora oggi ¢ gia stabilito, e quindi
necessario, che domani la battaglia ci sara.

Ora, se le cose stessero cosi, le nostre deliberazioni su quale sia la
decisione giusta da prendere diventerebbero superflue: «<non ci sareb-
be bisogno di deliberare [fovheveabat] o preoccuparsi che, se facciamo
questo, questo sara, ma se non facciamo questo, non sara» (18b31-3). E
questo per Aristotele e assurdo e inaccettabile (1927-10):

Opipey yap 6Tt €aTv dpxy TEW Ecougvey xal amtd Tol fovhevechal xal 4o

to? Tpagal Tu, xal 8t Shws EaTy €v Tolg U del évepyodat O Suvatdv elvan xal
wi-

10



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

Infatti vediamo che un principio delle cose future deriva sia dal deliberare
sia dall’agire, e che in generale nelle cose che non sono sempre in atto vi & la
possibilita di essere e di non essere.

Questa e dunque la reductio ad absurdum dellassunzione iniziale che
tutti gli enunciati, compresi tutti quelli che concernono eventi futuri,
obbediscano al Principio di Bivalenza in modo tale da essere veri o falsi
in qualsiasi momento ¢t. La reazione aristotelica — secondo l'interpreta-
zione tradizionale del seguito del capitolo, che qui accoglieremo senza
discussione — consiste nel rifiutare infine quell’assunzione e ammet-
tere eccezioni al Principio di Bivalenza: gli enunciati che vertono su
eventi futuri contingenti non sono né veri né falsi.

Torniamo alla reductio di Aristotele. Per i nostri scopi € importante
sottolineare che essa si limita a mostrare che certe premesse (le assun-
zioni implicite ed esplicite che abbiamo elencato) implicano logica-
mente una certa conclusione (tutto accade di necessitd). Aristotele non
¢ interessato a fornire alcuna spiegazione fisica o metafisica del perché,
nello scenario considerato, tutto accadrebbe di necessita. Per noi puo
essere naturale supporre che un mondo simile sarebbe un mondo sog-
getto a una forma di determinismo causale, nel quale gli eventi futuri sa-
rebbero le conseguenze inevitabili di una catena di cause antecedenti.
Aristotele aveva probabilmente familiarita con teorie di questo tipo,
come quella che sembra fosse stata sostenuta dagli atomisti®, e tocca
egli stesso questo problema in altri contesti, come vedremo fra poco.
In questo capitolo, pero, egli non fa alcun riferimento a meccanismi
causali. Effettivamente in linea puramente teorica il futuro potrebbe
essere gia scritto per altre ragioni: per es. potrebbe essere soggetto alla
volonta di un Dio occasionalista che ha stabilito sin dall’eternita che
cosa deve accadere ed ¢ in grado di farlo accadere via via. Per questa ra-
gione gli studiosi usano spesso il termine «fatalismo» per riferirsi alla

5 Siveda la citazione dallopera di Leucippo Sullintelletto in Aezio 1 25.4 = 67 B2
Diels/Kranz: «Nessuna cosa avviene invano, ma tutte in base a una ragione e in
forza di una necessita» (008&v yp7jpo L&ty yivetal, A Tavta éx Aoyov Te kol H1U
Qvayxng).

1



Francesco Ademollo

generica tesi che tutto accade di necessita derivata in De interpretatione
9, riservando «determinismo» alla specifica versione di quella tesi se-
condo cui tutto accade di necessita — o comunque in modo inevitabile
— invirtl di catene causali®.

Dunque il fatalismo (la tesi pit generica) non implica logicamente il
determinismo (la tesi pilt specifica). Vale pero l'inverso: il determinismo
implica il fatalismo. Cioe, se gli eventi futuri sono resi necessari dalle
loro cause passate e presenti, allora a maggior ragione gli eventi futuri
sono genericamente necessari. Quest'implicazione ha una conseguen-
za molto rilevante: dalla negazione del fatalismo segue logicamente,
per contrapposizione, la negazione del determinismo’. E ragionevole
supporre che quest'implicazione sia sufficientemente evidente da non
sfuggire all'attenzione di Aristotele e che egli sia quindi pronto a com-
binare il suo rifiuto del fatalismo con un rifiuto anche del determini-
smo.

Questo dato ci aiuta a gettare luce, indirettamente, su un proble-
ma che per noi qui sarebbe impossibile trattare direttamente, ossia la
posizione di Aristotele nei confronti del determinismo. Il problema
non riceve mai una trattazione sistematica nel corpus, ma emerge in
diversi luoghi. Un testo famoso nel quale viene considerata — e ap-
parentemente rifiutata — la possibilita di catene causali in virtu delle
quali tutto accade «di necessita» & Metaph. E 3. Altri testi rilevanti per
la questione — e di interpretazione non chiara — si trovano in alcuni
capitoli del libro vi11 della Fisica (2, 6) e del De motu animalium (7-9).
Una discussione adeguata di questi difficili testi ci porterebbe troppo
lontano; per i nostri scopi presenti sara dunque sufficiente osservare

6 Vedi p.es. RICHARD TAYLOR, Fatalism, in «Philosophical Review», 71, 1962, pp. 56-
66. Secondo una terminologia alternativa, introdotta da JAN LUkasiEwiCcz, On
Determinism, in JAN LUKASIEWICZ, Selected Works, a cura di Ludwik Borkowski,
Amsterdam and London, North-Holland Publishing Company, 1970, pp. 110-128
(pubbl. orig. 1961), potremmo chiamare «determinismo logico» la tesi di De inter-
pretatione 9, distinguendola dal «determinismo fisico».

7 Ringrazio Martina Buston e Matteo Moretti per aver attirato la mia attenzione su
questo punto.

12



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

che a rigore De interpretatione 9 impegna Aristotele a rifiutare qualsiasi
teoria in virtu della quale tutto accade «di necessita».

4.1l determinismo stoico

Il determinismo riveste invece un ruolo centrale nella filosofia stoica®.
Gli Stoici ne forniscono una prima definizione classica, a la Laplace
(Cicerone, De divinatione 1 125-26, dove chi parla e il fratello Quinto,
stoico convinto; cfr. Gellio, Noct. Att. VII 2.1-3):

Fatum autem id appello quod Graeci eipopuévny, id est ordinem seriemque cau-
sarum, cum causae causa nexa rem ex se gignat. Ea est ex omni aeternitate fluens veri-
tas sempiterna. Quod cum ita sit, nihil est factum quod non futurum fuerit, eodemque
modo nihil est futurum cuius non causas id ipsum efficientes natura contineat. Ex quo
intellegitur, ut fatum sit non id quod superstitiose sed id quod physice dicitur, causa ae-
terna rerum, cur et ea quae praeterierunt facta sint et quae instant fiant et quae secuntur
futura sint.

Chiamo fato cio che i Greci chiamano heimarmene, ossia la serie ordina-
ta delle cause, nella quale una causa intrecciata a uraltra genera da se stes-
sa ogni cosa. Esso ¢ la verita sempiterna che scorre da tutta I'eternita. Cosi
stando le cose, non é accaduto nulla che non dovesse accadere, e allo stesso
modo niente accadra del quale la natura non contenga le cause che produr-
ranno proprio quello. Da cio si comprende che il fato & quello cosi chiamato
non nel senso superstizioso del termine, ma in quello fisico: una causa eterna
delle cose, in virtu della quale sono accadute quelle passate, accadono quelle
presenti e accadranno quelle future.

Sembra che allinterno della scuola stoica siano state sostenute
due versioni diverse di questa teoria. La prima, attribuita a Cleante,

8 Sututtiicontenuti di questa sezione e della successiva rimando al fondamentale
studio di Bobzien: SUSANNE BOBZIEN, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy,
Oxford, Clarendon Press, 1998. In particolare sul determinismo stoico si vedano le
pp.- 33-53.

13



Francesco Ademollo

concepisce il fato come qualcosa che si realizza con o senza il nostro
«assenso», che lo vogliamo o no. Questa posizione emerge nell'inno a
Zeus citato da Seneca, Epist. cvii 10-11°, ed & ben condensata dal fa-
moso verso finale della citazione: ducunt volentem fata, nolentem trahunt
(«i fati conducono chi vuole e trascinano chi non vuole»). La seconda
versione, sostenuta da Crisippo, & quella che pit ci interessa qui. Essa
considera invece il fato come un meccanismo universale che governa
assolutamente tutto cio che accade, compresi gli atti stessi di concessione
o rifiuto del nostro «assenso»'®, i quali sono dunque rotelle del grande in-
granaggio del fato. Questa posizione viene riportata con chiarezza da
Cicerone, De fato 40-45, e da Gellio, Noct. att. v11 2. Ecco un estratto dal
secondo testo (VII 2, 6-7):

Contra ea Chrysippus tenuiter multa et argute disserit; sed omnium fere, quae su-
per ea re scripsit, huiuscemodi sententia est. «Quamquam ita sit,» inquit, «ut ratione
quadam necessaria et principali coacta atque conexa sint fato omnia, ingenia tamen
ipsa mentium nostrarum proinde sunt fato obnoxia, ut proprietas eorum est ipsa et qua-
litas».

Contro queste critiche Crisippo ha dato molte risposte con acume e sot-
tigliezza, ma di tutto ci6 che ha scritto in proposito mi sembra che questo
sia pilt 0o meno il senso: ‘Benché sia un fatto che tutte le cose sono obbligate e
connesse dal fato secondo una certa legge necessaria e fondamentale, tuttavia
le indoli stesse delle nostre menti sono sottoposte al fato secondo le loro stesse
proprieta e caratteristiche’.

Il determinismo stoico era esposto ad alcune ovvie obiezioni: se
esso é vero, che margine rimane alla nostra autonomia di agenti?

9 Cfr. Epitteto, Encheiridion 53.1. La testimonianza di Epitteto e quella di Seneca sono
raccolte insieme da von Arnim nel fr. 1 527 degli Stoicorum Veterum Fragmenta (Stoico-
rum Veterum Fragmenta collegit I. ab Arnim, Stutgardiae, in aedibus B. G. Teubneri,
1903-24, nel seguito SVF). Sull'inno di Cleante vedi SUSANNE BOBZIEN, Determinism
and Freedom in Stoic Philosophy, cit., pp. 345-349.

10 Sul concetto stoico di assenso si veda JuLIA ANNAS, Hellenistic Philosophy of Mind,
Berkeley, Los Angeles and London, University of California Press, 1992, pp. 65-102.

14



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

Come si puo dire che le nostre azioni sono in nostro potere e che di
conseguenza ha senso lodarci per quelle buone e punirci per quelle cat-
tive? La risposta di Crisippo — che qui non possiamo approfondire -,
riportata da Cicerone e Aulo Gellio nei testi citati sopra, € notoriamen-
te di tipo “compatibilista’: le nostre azioni rimangono in nostro potere
proprio in quanto concorrono a determinarle anche le nostre nature
individuali, che sono diverse da un individuo a un altro e reagiscono
diversamente (benché in modo perfettamente determinato) agli stessi
stimoli esterni, cioe alle stesse rappresentazioni, col concedere o non
concedere loro '«assenso». Pertanto mantengono un senso anche la
lode e il biasimo™.

5. Crisippo su determinismo e fatalismo

A differenza di Aristotele, gli Stoici esplorano la connessione tra il de-
terminismo e il problema, discusso in De interpretatione 9, della verita
degli enunciati sul futuro. Ce ne da testimonianza Cicerone nel De fato,
20-21 (SVF 11 952)"*:

Concludit enim Chrysippus hoc modo: «Si est motus sine causa, non omnis enun-
tiatio, quod dfiwua dialectici appellant, aut vera aut falsa erit; causas enim efficientis
quod non habebit, id nec verum nec falsum erit. Omnis autem enuntiatio aut vera aut
falsa est; motus ergo sine causa nullus est. [21] Quod si ita est, omnia quae fiunt causis
frunt antegressis; id si ita est, fato omnia fiunt. Efficitur igitur fato fieri, quaecumque
fiant». Hic primum si mihi libeat adsentiri Epicuro et negare omnem enuntiationem
aut veram esse aut falsam, eam plagam potius accipiam quam fato omnia fieri com-
probemy; illa enim sententia habet aliquid disputationis, haec vero non est tolerabilis.
Itaque contendit omnis nervos Chrysippus, ut persuadeat omne d&lwpo aut verum esse

11 Sul compatibilismo di Crisippo vedi SUSANNE BOBZIEN, Determinism and Freedom
in Stoic Philosophy, cit., pp. 234-314.

12 Tr. Maso (CICERONE, Il fato, introduzione, edizione, traduzione e commento a cura
di Stefano Maso, Roma, Carocci, 2014) modificata. Per uranalisi approfondita del
passo di Cicerone vedi SUSANNE BOBZIEN, Determinism and Freedom in Stoic Philo-
sophy, cit., pp. 59-75.

15



Francesco Ademollo

aut falsum. Ut enim Epicurus veretur ne, si hoc concesserit, concedendum sit fato fieri
quaecumque fiant (si enim alter utrum ex aeternitate verum sit, esse id etiam certum, et
si certum, etiam necessarium: ita et necessitatem et fatum confirmari putat), sic Chry-
sippus metuit, ne, si non obtinuerit omne quod enuntietur aut verum esse aut falsum,
non teneat omnia fato fieri et ex causis aeternis rerum futurarum.

Crisippo argomenta in questo modo: ‘Se ¢'¢ un movimento incausato, non puod
essere che ogni asserto — che i dialettici chiamano axioma — sia o vero o falso; infatti cio
che non avra cause efficienti non potra essere né vero né falso. [21] Ma ogni asserto é o
vero o falso; quindi non vi é un movimento senza causa. E se € cosi, tutte le cose che
accadono accadono per cause antecedenti; e se € cosi, tutto accade in virtit del
fato. Risulta dunque che, qualsiasi cosa accada, essa accade in virtii del fato’. Qui, se
mi sembrasse opportuna lidea di dare il mio assenso a Epicuro e di negare che
ogni asserto sia vero o falso, preferirei subire questo colpo che dover ammet-
tere che tutto accada in virtt del fato: quella tesi infatti ha qualche margine di
discussione, mentre quest’ ultima non é tollerabile. Per questo dunque Crisip-
po compie il massimo sforzo per convincerci che ogni axioma & o vero o falso.
Come dunque Epicuro teme che, una volta concesso cio, dovrebbe concedere
che qualsiasi cosa accada accada in virttt del fato (se infatti uno dei due asserti
& vero dall’eternita, esso & anche certo, e, se € certo, ¢ anche necessario: cosi,
egli ritiene, sia la necessita sia il fato trovano conferma), cosi Crisippo teme
che, se invece non avra tenuto fermo che ogni cosa che venga enunciata € o
vera o falsa, non potra tener fermo che tutto accade in virti del fato e delle
cause eterne degli eventi futuri.

In questo passo (e in particolare nella parte evidenziata) Cicerone ri-
ferisce che Crisippo proponeva un argomento dalla validita incondi-
zionata del Principio di Bivalenza (un principio che Crisippo applicava
alle proposizioni significate dagli enunciati pit che agli enunciati stessi:
questo ¢ il senso del latino omnis [...] enuntiatio aut vera aut falsa est) alla
tesi determinista (fato omnia fiunt). Lo snodo centrale dell'argomento
sembra essere costituito dal concetto di causa: cioé Crisippo sembra
assumere che una proposizione P, relativa a un evento che si svolgera
nel tempo t, sia vera al tempo ¢ (con t <t) se e soltanto se al tempo
t esistono gia le cause del verificarsi di P a t,. In altre parole, le cause
presenti degli eventi futuri sono i truthmakers degli eventi futuri. Que-
sta sembra essere l'interpretazione pitt naturale della compressa for-

16



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

mulazione usata da Cicerone alla fine del par. 20: causas enim efficientis
quod non habebit, id nec verum nec falsum erit (cfr. 26-7: futura vera [...] non
possunt esse ea quae causas cur futura sint non habent; habeant igitur causas
necesse est ea quae vera sunt. Ita, cum evenerint, fato evenerint).

Il passo mostra anche che Epicuro o gli epicurei accettavano l'esi-
stenza di una connessione concettuale fra Bivalenza e determinismo o
fatalismo, ma anziché accettare entrambi gli elementi di questa con-
nessione li rifiutavano entrambi®®. In particolare, anziché accettare il
Principio di Bivalenza essi erano apparentemente disposti a concedere
che non ogni enunciato o proposizione fosse sempre vero o falso; cio
significava tornare alla soluzione di Aristotele nel De interpretatione. Per
quanto invece riguarda il rifiuto del determinismo, nel seguito del pas-
so (De fato 22-23) Cicerone spiega che la mossa epicurea consisteva nel
sostenere che gli atomi potevano avere dei movimenti completamente
privi di causa. Si tratta evidentemente della celebre dottrina del clina-
men o «declinazione» casuale degli atomi (cfr. Lucrezio, De rerum natura
11 216-93), che qui non tratteremo.

6.1l problema della prescienza divina: le origini stoiche

Gli stoici sono anche coloro che per la prima volta introducono nel di-
battito il tema della prescienza divina, che giochera un ruolo molto
importante nella questione nel contesto dei dibattiti medievali. Lidea
che Dio abbia conoscenza di tutti gli eventi futuri ¢ una conseguenza
naturale della concezione stoica di Dio come un'intelligenza attiva che
plasma il cosmo dall'interno e che nel momento della conflagrazione,

13 SUSANNE BOBZIEN, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, cit., pp. 81-86, ha
osservato che in realta 'argomento criticato da Epicuro non sembra essere iden-
tico a quello avanzato da Crisippo. Quest'ultimo si basava (come abbiamo visto)
sul concetto di causa e non faceva uso di nozioni modali come quella di necessita.
Invece largomento criticato da Epicuro «proceeds from (present) truth via certain-
ty to necessity and perhaps to fate. This kind of argument is not recorded for the
Stoics». Largomento di Epicuro sembrerebbe piuttosto simile agli argomenti in
base ai quali Aristotele deduce la conclusione fatalista in De int. 9.

17



Francesco Ademollo

all'inizio di un nuovo ciclo cosmico, contiene gia in sé le istruzioni per
lo sviluppo di ogni pitt piccolo dettaglio del cosmo. Questa concezione
e riassunta efficacemente in questa famosa testimonianza (Aezio 17, 33
= 46A Long/Sedley = SVF 11 1027):

ol Ztwixol voepoy Bedv drodaivovtat, Thp texvidy, 636 Padilov emi yevéael
XOOUOV, EUTLEPLEIAN DO TIAVTOG TOVG OTLEPUATIROVG AOYyovs xaf obg dmavta ko
elpappévny ylvetan, xal Tvebpo uév évdifixov 8t 6hov 1ol xoopov.

Gli Stoici affermano lesistenza di un dio intelligente, un fuoco artefice che
procede con metodo alla generazione del cosmo e comprende in sé tutte le
ragioni seminali conformemente alle quali tutte le cose si generano secondo il
fato, e un soffio che attraversa tutto il cosmo.

Per gli Stoici il fatto che Dio (o gli dei, se si deve seguire la religione
tradizionale) conosca in anticipo gli eventi futuri gli consente di for-
nircene in anticipo dei segni. Questo ¢ il fondamento teologico dell’ar-
te divinatoria, come spiega ancora Quinto presso Cicerone, De divina-
tione 1 82-83'%:

[82] Quam quidem esse re vera hac Stoicorum ratione concluditur: ‘Si sunt di neque
ante declarant hominibus quae futura sint, aut non diligunt homines, aut quid even-
turum sit ignorant, aut existumant nihil interesse hominum scive quid sit futurum, aut
non censent esse suae maiestatis praesignificare hominibus quae sunt futura, aut ea
ne ipsi quidem di significare possunt. At neque non diligunt nos (sunt enim benefici
generique hominum amici), neque ignorvant ea quae ab ipsis constituta et designata
sunt, neque nostra nihil interest scirve ea quae eventura sint (evimus enim cautiores, si
sciemus), neque hoc alienum ducunt maiestate sua (nihil est enim beneficentia prae-
stantius), neque non possunt futura praenoscere. [83] Non igitur sunt di nec significant
futura. Sunt autem di; significant ergo. Et non, si significant, nullas vias dant nobis ad
significationis scientiam (frustra enim significarent); nec, si dant vias, non est divina-
tio: est igitur divinatio.’

14 Tr. Timpanaro (SEBASTIANO TIMPANARO, Cicerone: Della divinazione, Milano, Gar-
zanti, 1988) modificata.

18



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

[82] Che davvero la divinazione esista si dimostra con questa argomenta-
zione degli stoici: ‘Se gli déi esistono e non fanno sapere in anticipo agli uomi-
ni il futuro, 0 non amano gli uomini, o ignorano cio che accadra, o ritengono
che non giovi affatto agli uomini sapere il futuro, o stimano indegno della loro
maesta preavvertire gli uomini delle cose che avverranno, o nemmeno gli déi
stessi sono in grado di farle sapere. Ma non é vero che non ci amino (sono,
infatti, benéfici e amici del genere umano), né si da il caso che ignorino cio che essi
stessi hanno stabilito e predisposto, né si pud ammettere che non ci giovi sapere
cio che accadra (ché, se lo sapremo, saremo pitt prudenti), né essi ritengono
che cio non si confaccia alla loro maesta (niente ¢, difatti, pit gratificante che
fare il bene), né possono essere incapaci di prevedere il futuro. [83] Dunque,
dovremmo concludere, non si da il caso che gli déi esistano e non predicano
il futuro. Ma gli déi esistono; dunque predicono. E se danno indizi, non &
ammissibile che ci precludano ogni mezzo di interpretare tali indizi (ché
darebbero gli indizi senza alcun frutto), né, se essi ci forniscono quei mezzi
d’interpretazione, si da il caso che non vi sia la divinazione. Dunque c’¢ la di-
vinazione.

Altri partecipanti al dibattito antico, schierati sul fronte opposto
rispetto agli Stoici, attaccarono la tesi della conoscenza divina del fu-
turo. Cosi Alessandro di Afrodisia, che alla fine del II sec. d.C. nel suo
De fato lancia una critica profonda del determinismo stoico, si scaglia
anche contro questo aspetto della teoria (De fato xxx 200, 12-15 Bruns =
SVF 11 940)™:

76 8¢ Méyew edloyov elvat Tolg Beods T obpeva Tpoetdéval (dtomoy yap T
Aeyew xelvoug dyvoely TLTdY Ecopévav), xol toito Aapfdvovtos xataoxevalew
metpdabot SU adtod To TavTa €% dvdyxng Te yiveabou xal xa b’ eipapugvny, obite
&Anbes odte eliloyov.

Dire che e ragionevole che gli dei prevedano cio che sara - dato che sa-

rebbe assurdo dire che essi ignorano qualcosa di cio che sara - e, assumendo

15 Tr. Natali-Tetamo (Alessandro, II destino, prefazione, introduzione, commento, bi-
bliografia e indici a cura di Carlo Natali, traduzione a cura di Carlo Natali ed Elisa
Tetamo, Milano, Rusconi, 1996) modificata.

19



Francesco Ademollo

questo, per suo tramite cercare di fondare la tesi che tutto accade di necessita
e secondo il fato, & cosa non vera, né ragionevole.

Nella tarda antichita la protesta di Alessandro ¢ riecheggiata e resa
pitt articolata da Boezio nella Consolatio philosophiae, v 3, 3-6':

«Nimiumy, inquam, «adversari ac repugnare videtur praenoscere universa deum et
esse ullum libertatis arbitrium. Nam si cuncta prospicit deus neque falli ullo modo po-
test, evenire necesse est quod providentia futurum esse praeviderit. Quare si ab aeterno
non facta hominum modo sed etiam consilia voluntatesque praenoscit, nulla erit arbi-
trii libertas; neque enim vel factum aliud ullum vel quaelibet exsistere poterit voluntas
nisi quam nescia falli providentia divina praesenserit. Nam si aliorsum quam provisae
sunt detorqueri valent, non iam erit futuri firma praescientia, sed opinio potius incerta,
quod de deo credere nefas iudico».

«Mi sembra», dissi, «che ci sia un completo conflitto e incompatibilita tra I'idea
che Dio conosca in anticipo tutte le cose e che vi sia un qualche libero arbitrio. Infatti,
se Dio prevede tutto e non puo in alcun modo ingannarsi, é necessario che avven-
ga cio che con la sua provvidenza egli ha previsto che sarebbe stato. Pertanto, se egli
conosce in anticipo sin dall’eternita non solo le azioni ma anche le decisioni
e i desideri degli uomini, non vi sara alcuna liberta di scelta; infatti non po-
tra esistere alcuraltra azione o un qualsivoglia altro desiderio se non quello
che avra presagito la provvidenza divina, che non puo ingannarsi. Infatti, se i
desideri sono capaci di essere deviati in una direzione diversa da quella nella
quale sono stati previsti, non vi sara pitt salda prescienza del futuro, ma piut-
tosto un'opinione incerta, cosa che ritengo empio credere riguardo a Dio».

E importante notare che qui come altrove Boezio usa I'espressione
libertatis arbitrium, «libero arbitrio», per riferirsi a cio che una teoria
come quella stoica mette a repentaglio. Boezio ha in mente I'idea che
gli esseri umani sono dotati della capacita di scegliere intenzional-

16 Sul passo di Boezio si veda Cicero: On Fate (De Fato) and Boethius: The Consolation
of Philosophy (Philosophiae Consolationis) 1v.5-7, v, edited with an introduction, tran-
slation and commentary by Robert William Sharples, Warminster, Aris & Phillips,
1991, pp. 218-221.

20



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

mente tra corsi di azione alternativi senza che la scelta sia obbligata
da cause antecedenti o dalla loro stessa natura. Quest’idea e familia-
re alla filosofia greca almeno da Alessandro di Afrodisia (p.e. De fato v,
169.9-10 Bruns). Se e in che misura essa sia presente gia negli autori
pit antichi che respingono forme di fatalismo o determinismo, come
Platone e Aristotele, &€ una questione assai controversa fra gli studiosi,
nella quale non ci addentreremo™.

7. ll problema della prescienza divina: una soluzione platonica

Piti avanti nel testo della Consolatio, Filosofia risponde a Boezio offren-
do una soluzione del problema. Per comprendere tale soluzione e le
sue origini occorre risalire fino al Timeo di Platone.

Nel Timeo, com’é noto, si racconta come un dio-demiurgo benevolo
abbia creato 'universo ordinato che vediamo organizzando e animan-
do una materia primordiale disordinata a imitazione di un modello
ideale perfetto. Il modello gode di un'esistenza eterna e senza tempo;
a imitazione di quest’eternita, come sua «immagine mobile», insieme
all'universo Dio crea anche il tempo, scandito dai movimenti periodici
dell’anima del mondo. Leggiamo 37d-38¢"®:

xafdmep 0dv aitd TVYYdvEL {R0V &idLov 8v, kol TOSE TO Ttéy obtwg eig SUvauty
¢nexelpnoe toloitov dmoteleiv. 1 utv obv 1ol {wov ddaoig Etdyyavey odoa
atowiog, xal tofto uév 87 1@ YEVWNTH TovTeENGS TPOGATTEW 0VX Y SUVaTdV:

17 Sulla questione vedi SUSANNE BOBZIEN, The Inadvertent Conception and Late Birth of
the Free-Will Problem, in «Phronesis», 43, 1998, pp. 133-175, rist. in SUSANNE BOB-
ZIEN, Determinism, Freedom and Moral Responsibility. Essays in Ancient Philosophy,
Oxford, Clarendon Press, 2021, pp. 13-50, la cui tesi & che la nozione di volonta
libera non compaia nella filosofia greca prima di Alessandro. Lampia e approfon-
dita trattazione di Bobzien costituisce un punto di riferimento esemplare anche
per chi, come me, non ne condivida tutte le conclusioni.

18 Tr. Petrucci (PLATONE, Timeo, introduzione a cura di Franco Ferrari, testo, tradu-
zione e commento a cura di Federico Petrucci, Milano, Mondadori, 2022) modifi-
cata.

21



Francesco Ademollo

elxw 8’ €mevoel xwNTdY T alkvog Tofoat, kol SLKOTUEY QU 0DPaVOY
oLl évovtog altvog év vl xat’ &plbudv lodoov alwviov sixdve, toltov &v
O XPOVOY VopdxapUey. [37€] NUEPas Yop kol vixrTag kol ufvag xol éviavtovs,
odx évtag Tply 0Vpavoy yevéahal, ToTe Guo ExElVw CUVIGTAUEVW THY YEVEGLY
odTGY umyavatal Todte 08 TavTa pépn xpovoy, xal Té T AV Té T EaTon xpGvov
yeyovota eidn, & 1) dépovteg havBdvopey émtl v &iSiov odaiay olx 6pBas.
Aéyopey yap 87 wg Ay Eotw Te kol Eotat, Tff 0 TO 0T Povov xatd Tov [38a]
&AnB7 Adyov Tpoorixel, TO 8 %y 16 T’ EoTon Tepl THY €v Xpove Yéveow lodoav
TpéTel Aeyeabod.

Come dunque questo [sc. il modello] si trova a essere un vivente eterno,
cosi anche questo universo egli si impegno a portarlo a compimento come
tale nella misura del possibile. Ora, la natura di quel vivente era per I'appunto
eterna, e cio non era possibile attribuirlo completamente a cio che é generato;
egli pero elaboro il piano di produrre un'immagine mobile dell’eternita e, nell’'or-
dinare il cielo, produce un’immagine eterna, che procede secondo il numero, delleter-
nita che permane nell’'unitd, e proprio questo € cio cui noi abbiamo dato il nome
di «tempo». Infatti, giorni e notti e mesi e anni, che non esistevano prima
che il cielo fosse generato, proprio allora egli congegno la loro generazione,
insieme a quel cielo che veniva composto; tutte queste sono parti di tempo, e
sia «era» che «sara» sono forme generate di tempo, che noi non ci accorgiamo
di attribuire in modo scorretto all’essere eterno. Infatti diciamo, appunto, che
esso «era», «&» e «sara», ma ad esso, secondo il discorso vero, si addice solo
«é», mentre & opportuno dire «era» e «sara» solo a proposito della generazione
che procede nel tempo.

Questo passo contiene un punto filosofico importante, espresso in
modo forse non del tutto soddisfacente. Cio che Timeo dovrebbe pre-
sumibilmente dire é che le Forme esistono fuori dal tempo e che pertanto
di esse si puo parlare solo in un tempo grammaticale presente con valo-
re atemporale (come quando diciamo p.e. «Il triangolo & un poligono
con tre lati»). Alcuni aspetti del passo, pero, sembrano suggerire un'i-
dea diversa e meno nitida: che le Forme esistono in una sorta di eterno
presente, senza passato e senza futuro, e che questo eterno presente &
espresso dal tempo grammaticale presente usato negli enunciati sulle
Forme. In altre parole, Timeo sembra non distinguere chiaramente tra
il presente come tempo grammaticale e il presente come tempo crono-

22



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

logico (in inglese rispettivamente «tense» e «time»). La stessa mancan-
za di distinzione del resto era identificabile in modo ancor piu chiaro
in un testo che Timeo sta intenzionalmente riecheggiando, ossia Par-
menide, 28 B8. 5-6 Diels/Kranz, dove di cio che é si afferma «Né mai era
o sard, poiché ¢é ora» (003¢ TToT A 00’ EoTaut, Emel viv EoTw).

Indipendentemente da queste difficolta, l'idea che l'eternita con-
sista in una sorta di eterno presente (comunque questo debba essere
inteso) ritorna alcuni secoli pit tardi in altri autori della tradizione
platonica che riferiscono questa condizione a Dio stesso o comunque a
un principio divino. Cosi Plutarco, De E apud Delphos 393 A-B, sostiene
che il dio esiste in uneternita (xicv) senza tempo, nella quale non c’e
né futuro né passato, sicché egli «essendo uno, con l'ora, che € uno, ha
riempito il sempre» (glg & £vi T@ vIv 16 del memiipwxe). Plotino, Enn.
111 7.3.16-19, 7.5.18-28 si esprime in termini simili sull’eternita dell'In-
telletto.

Alcuni di questi autori inoltre combinano quest’idea con l'idea ul-
teriore che in virtt della sua condizione di eterno presente Dio abbia
conoscenza degli eventi temporali, compresi quelli futuri. Cosi gia Filo-
ne di Alessandria, Quod deus sit immutabilis 29-32, afferma che «per Dio
niente ¢ incerto o futuro» (obte [...] &dnAov odte puéNov ovdey Be®) e
che «nell’eternita niente & passato o futuro, ma solo presente» (v aiéwt
¢ ofite Tapedtlvbey 000EY olte uéNeL, dM povoy Véatnxey). In am-
bito cristiano, sulla stessa linea si trova Agostino, De civitate Dei XI 21,
che attribuisce a Dio, nella sua eterna «presentita», comprensione di
tutte le cose che accadono nel tempo, passate, presenti e future («ita
utilla quidem, quae temporaliter fiunt, et futura nondum sint et prae-
sentia iam sint et praeterita iam non sint, ipse vero haec omnia stabili
ac sempiterna praesentia comprehendat»)".

19 I testi citati qui sopra sono menzionati, insieme ad altri che non posso discutere
(in particolare Ammonio, in Arist. De interpretatione 136, 1-137, 11 Busse, pitt 0 meno
contemporaneo di Boezio), da RICHARD SORABJI, Time, Creation and the Continuum.
Theories in Antiquity and the Early Middle Ages, London, Duckworth, 1983, pp. 255-
256, 263-2.64, e Cicero: On Fate (De Fato), cit., pp. 44-5, 229.

23



Francesco Ademollo

Alla stessa tradizione appartiene Boezio, e questa costituisce per
Pappunto la base della risposta di Filosofia al problema che le era stato
posto (vedi § 6)*°. In v 6, 8 Filosofia distingue fra cio che ha unesisten-
za temporale e cio che é aeternum, ossia «cio che comprende e possiede
simultaneamente la pienezza intera di una vita illimitata, dal quale
non ¢ assente alcunché di futuro né é scorso via alcunché di passato»
(cui neque futuri quicquam absit nec praeteriti fluxerit). Questa distinzione
viene prima sostenuta con un esplicito riferimento al Timeo (v 6, 9-14) e
subito dopo applicata al problema della prescienza divina (15-16):

Quoniam igitur omne iudicium secundum sui naturam quae sibi subiecta sunt
comprehendit, est autem deo semper aeternus ac praesentarius status, scientia quoque
eius omnem temporis supergressa motionem in suae manet simplicitate praesentiae in-
finitaque praeteriti ac futuri spatia complectens omnia quasi iam gerantur in sua sim-
plici cognitione considerat. Itaque si praeuidentiam™ pensare uelis qua cuncta dino-
scit non esse praescientiam quasi futuri sed scientiam numquam deficientis instantiae
rectius aestimabis.

Poiché dunque ogni giudizio comprende secondo la sua propria natura le
cose che gli sono soggette, e d’altra parte Dio possiede sempre uno stato eterno
e presente, anche la sua conoscenza, superando ogni movimento temporale,
permane nella semplicita del suo presente e, abbracciando le infinite esten-
sioni del passato e del futuro, considera tutte le cose nella sua cognizione semplice
come se si svolgessero ora. Pertanto, se vuoi concepire la “previdenza’ con la quale
egli discerne tutte le cose non come la prescienza, per cosi dire, del futuro,
ma come la scienza di un presente che non viene mai meno, valuterai pitt corretta-
mente.

20 Per unanalisi del passo di Boezio rimando a Cicero: On Fate (De Fato) and Boethius:
The Consolation of Philosophy, cit., pp. 44-45, 227-29.

21 Accetto qui la lezione praevidentiam seguendo Bieler (BOETH1US, Philosophiae conso-
latio, iteratis curis ed. Ludovicus Bieler, Corpus Christianorum — series Latina 94, Tur-
nholti, 19842[1957] e Sharples (Cicero: On Fate (De Fato) and Boethius: The Consolation
of Philosophy, cit.); la maggioranza dei manoscritti legge praesentiam, stampato da
Moreschini (BOETHIUS, De Consolatione Philosophiae, Opuscula Theologica, ed. Clau-
dio Moreschini, Miinchen-Leipzig, 2005?).

24



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

Dunque Dio esiste in un eterno presente e in questa prospettiva co-
glie come contemporanei con lui e fra loro eventi che nella nostra pro-
spettiva accadono invece in momenti diversi. A rigore, quindi, non &
corretto dire che Dio «conosca in anticipo» gli eventi futuri, o ne pos-
sieda «prescienza»: non si da il caso che Dio sappia al tempo t che un
certo evento, che vorremmo considerare contingente, accadra al tem-
po futuro £,. Piuttosto, potremmo dire con una certa improprieta, Dio
sa al “tempo” £, (il “tempo”, per cosi dire, del suo eterno presente) che
I'evento accade allo stesso t,. Di conseguenza il fatto che Dio conosca
eventi che per noi sono futuri, ma per lui sono presenti, non implica che
tali eventi accadano necessariamente e non li priva del loro carattere di
contingenza. Analogamente il fatto che un osservatore umano sappia
al tempo t che un certo evento si svolge nel presente, ossia allo stesso
tempo t, non implica che I'evento sia necessario (18-19):

Quid igitur postulas ut necessaria fiant quae divino lumine lustrentur, cum ne ho-
mines quidem necessaria faciant esse quae videant? Num enim quae praesentia cernis
aliquam eis necessitatem tuus addit intuitus? Minime. Atqui si est divini humanique
praesentis digna collatio, uti vos vestro hoc temporario praesenti quaedam videtis, ita
ille omnia suo cernit aeterno.

Perché dunque insisti che divengano necessarie le cose illuminate dalla vi-
sta divina, quando nemmeno gli esseri umani rendono necessarie le cose che
vedono? Forse, infatti, il tuo sguardo aggiunge una qualche necessita alle cose
che scorgi presenti? Niente affatto. Eppure, se & accettabile paragonare il pre-
sente divino e quello umano, come voi nel vostro presente temporale vedete
alcune cose, cosi egli nel suo presente eterno le vede tutte.

Un osservatore umano, prosegue Filosofia (22-23), puo ben vedere
ugualmente un uomo camminare e il sole sorgere in cielo; cio non to-
glie che egli sia in grado di distinguere che il primo evento é volonta-
rio e contingente, mentre il secondo ¢ necessario. Allo stesso modo lo
sguardo divino scorge dall’alto tutte le cose senza alterare la loro mo-
dalita.

Infine Filosofia concede (25-36) che c’¢, dopo tutto, una forma di
necessita che un evento puo possedere in virtu del fatto che ¢ cono-

25



Francesco Ademollo

sciuto da qualcuno, nel caso specifico da Dio. Non si tratta della neces-
sita «semplice» (simplex), che si applica a una proposizione semplice
P, bensi di una necessita puramente condizionale (condicionis), in virtl
della quale cio che é necessario e I'implicazione «(Qualcuno sa che P) »
P». Questa forma di necessita é del tutto innocua e irrilevante rispetto
al problema degli eventi futuri contingenti. Di tali eventi quindi si puo
legittimamente dire che «sono necessari se vengono posti in relazione
con la conoscenza divina, ma sciolti dai vincoli della necessita se ven-
gono considerati di per sé» (si ad divinam notitiam referantur necessaria, si
per se considerentur necessitatis esse nexibus absoluta, 36).

Lingegnosa soluzione “relativistica” di Boezio verra ripresa da au-
tori successivi, fra i quali Tommaso (Summa Theologiae 1 q. 14 art. 13) e
anche Dante, in un noto passo del canto xvi1 del Paradiso. Qui infatti
leggiamo che Cacciaguida, come tutti i beati, vede «le cose contingenti
anzi che sieno in sé, mirando il punto [ a cui tutti li tempi son presenti» (13-
18). Lo stesso antenato di Dante nei versi successivi sviluppa quest’idea
con una memorabile similitudine (37-42)**:

La contingenza, che fuor del quaterno

dela vostra matera non si stende,

tutta é dipinta nel cospetto etterno; 39
necessita pero quindi non prende,

se non come dal viso in che si specchia

nave che per corrente git discende. 42

Questo testo densissimo meriterebbe unanalisi precisa, che pur-
troppo non mi & possibile fornire qui ma che spero di poter tentare in
altra sede®. Esso pud comunque costituire una degna conclusione del

22 Cito il testo secondo l'edizione di Inglese (DANTE ALIGHIERI, Commedia, a cura di
Giorgio Inglese, 3 voll., Firenze, Le Lettere, 2021).

23 Vedi FRANCESCO ADEMOLLO, Conoscenza divina e futuri contingenti in Dante, Paradiso
xviI, di prossima pubbl. in «Rivista di Studi Danteschi». Per unampia e precisa
nota recente vedi DANTE ALIGHIERI, Divina Commedia. Paradiso, a cura di Nicola
Fosca, Roma, Aracne, 2020.

26



Fato e necessita dal pensiero antico a Dante

nostro itinerario, gran parte del quale si é svolta fra gli «spiriti magni»
dell’antichita pagana.

Riassunto Larticolo fornisce una sintetica ricostruzione di alcuni momenti salienti
della riflessione su fatalismo e determinismo nel pensiero antico, da Omero a Boezio,
passando attraverso Platone, Aristotele e la filosofia ellenistica, e si conclude con un ra-
pido accenno alla ripresa della posizione di Boezio in Tommaso e Dante.

Abstract The article provides a concise overview of some key moments in the reflec-
tion on fatalism and determinism in ancient thought, from Homer to Boethius, passing
through Plato, Aristotle and Hellenistic philosophy, and concludes with a brief mention
of the revival of Boethius’ position in Aquinas and Dante.

27





