
© The Author(s); sottoposto a peer review - pubblicato con licenza CC-BY-NC-ND 4.0 
DOI 10.35948/DILEF/978-88-6032-829-8.06

Carlotta Cossutta, Università di Milano, carlotta.cossutta@unimi.it, 0000-0002-2483-3010

Fare e disfare la famiglia.  
Gli intrecci tra tecnica, biologia, affetti e lavoro
Carlotta Cossutta

unlearn gestation-exceptionalism

Sophie Lewis, Full Surrogacy Now:  
Feminism Against Family

1. Introduzione

È quasi senso comune che la famiglia costituisca la cellula base della 
società, una affermazione che allo stesso tempo segnala la politicità 
delle relazioni familiari e il loro appartenere a una sfera separata ri-
spetto alla politica, che deve essere superata per accedere allo spazio 
pubblico. Notoriamente, Carole Pateman sostiene che mettere in di-
scussione la separazione tra pubblico e privato sia «in definitiva, ciò in 
cui consiste il movimento femminista»1. Questa separazione, infatti, 
non fonda solamente lo statuto peculiare delle donne, mai pienamente 
uscite dallo stato di natura, pur essendo parte della società; una con-
dizione resa possibile dal fatto che «la sfera privata è parte della so-
cietà civile ma è separata dalla sfera “civile”»2. Una separazione solo 
apparente, però, perché se «la società civile è divisa in due, [...] l’unità 
dell’ordine sociale viene assicurata, in larga parte, dalla struttura del-
le relazioni patriarcali»3, che superano i confini tra pubblico e privato 
e che costruiscono una sfera pubblica bifronte, in cui un lato rimane 

1	 Carole Pateman, Feminist Critiques of the Public/Private Dichotomy, in Feminism and 
Equality, a cura di Anne Phillips, Oxford, Blackwell, 1987, p. 103.

2	 Carole Pateman, Il contratto sessuale. I fondamenti nascosti della società moderna, Ber-
gamo, Moretti&Vitali, 2015, p. 41.

3	 Ivi, pp. 42-43.



Carlotta Cossutta

108

sempre in ombra: la sfera privata, infatti, è configurata come naturale, 
prepolitica e «le relazioni ineguali della vita domestica sono così “per 
natura”, e perciò non sminuiscono l’eguaglianza universale propria del 
mondo pubblico»4. In questo modo Pateman mette in luce che «“na-
turale” e “civile” sono allo stesso tempo in un rapporto di opposizione 
e di mutua dipendenza»5, sottolineando come la pretesa di costruire 
la dimensione politica come separata da quella privata sia la struttura 
che permette di giustificare la subordinazione delle donne come, allo 
stesso tempo, naturale e razionale.

A partire da queste riflessioni vorrei ragionare sulla gestazione per 
altri pensandola come una cartina di tornasole che ci permette di guar-
dare ai rapporti tra tecnologia e norme sociali, tra mercato e affetti, 
ma anche tra biologia e cultura. Si tratta di un punto di vista molto 
parziale, che non intende affrontare tutte le questioni che attraversano 
la gestazione per altri e le sue possibilità, ma che vuole interrogarsi 
sulle possibilità e i rischi a partire da una prospettiva politica situata e 
nutrita di alcune traiettorie del pensiero politico femminista. In parti-
colare, seguirò quel pensiero femminista che ci invita a non accettare 
l’idea che dalla tecnica, presentata come risultato naturale alleato della 
biologia, discendano necessariamente delle leggi basate sulla società 
attuale, ma di proporre forme di immaginazione che sfruttino la tec-
nica e le sue possibilità per ripensare le norme stesse6. In questo senso, 

4	 Ivi, p. 184.
5	 Ivi, p. 41.
6	 In questo senso è particolarmente rilevante quel pensiero femminista che, a parti-

re dall’interrogazione su cosa sia l’umano che le teorie politiche delle donne intro-
ducono, infatti, si sviluppa delle linee di ricerca che mettono in questione i confini 
tra natura e cultura. Le epistemologie femministe, infatti, permettono di osserva-
re non solo il rapporto con la natura in chiave politica, ma anche di riflettere cri-
ticamente sulla scienza che la studia. Un punto essenziale che accomuna le diffe-
renti teorie femministe è l’importanza data alla collocazione degli agenti cognitivi 
in una rete di relazioni sociali, tramite i quali essi vengono individuati come parte 
di un preciso contesto storico e culturale, mettendo così in discussione ogni prete-
sa di neutralità della scienza. L’obiettivo dell’analisi filosofica femminista è, da un 
lato, l’analisi delle forme di mutua comprensione che sostengono un determinato 



Fare e disfare la famiglia

109

proverò a guardare alla gestazione per altri da un lato con un’analisi 
estremamente materiale, criticando le strutture economiche che abi-
tiamo e la reificazione che corpi diversi in contesti diversi subiscono 
e continuano a subire, e dall’altro, inscindibilmente legato al primo, 
mettendo in discussione le norme che ancora abitano i nostri immagi-
nari e che riproducono rigide dicotomie di genere e rigide separazioni 
tra ciò che è privato e ciò che è pubblico. Sovvertire le norme, quindi, 
non per andare incontro a identità neutre e facilmente assoggettabili, 
ma per moltiplicare le differenze e le resistenze, sapendo che certa-
mente non saranno gli strumenti del padrone a distruggere la casa del pa-
drone7, ma che di quegli stessi strumenti possiamo fare un uso creativo 
a partire dalle esperienze di tutte e tutti quelli che li utilizzano.

2. Separare le sfere

La separazione tra privato e pubblico, nella modernità, fonda un pa-
triarcato fraterno, in cui l’uguaglianza degli uomini è resa possibile dal 
loro – collettivo – differenziarsi dalle donne. Come sottolinea Nicole 
Loraux, però, questo processo ha radici più lontane, poiché l’esclusio-
ne del femminile dalla politica già ad Atene si accompagna alla neces-
sità di costruire una comunità omogenea, con l’obiettivo di evitare il 
conflitto8. Loraux sottolinea quanto la politica greca tema il conflit-
to, la guerra civile, la stasis, la cui origine viene ritracciata anche nella 

ordine sociale e, dall’altro, quello della riflessione critica sulle caratteristiche di 
specifiche forme di vita a partire dai punti di vista di soggetti diversamente situa-
ti, a cominciare dai soggetti marginalizzati e oppressi, per verificare l’abitabilità 
delle diverse forme di vita. Cfr., tra gli altri, Susan Harding, The Science Question 
in Feminism, Ithaca, Cornell University Press, 1986; Donna Haraway, Manifesto cy-
borg, Milano, Feltrinelli, 2015; Donna Haraway, Testimone-Modesta@FemaleMan-in-
contra_OncoTopo. Femminismo e tecnoscienza, Milano, Feltrinelli, 2000.

7	 Cfr. Audre Lorde, Sorella Outsider, Milano, Il dito e la luna, 2014.
8	 Nicole Loraux, La città divisa. L’oblio nella memoria di Atene, Vicenza, Neri Pozza, 

2006.



Carlotta Cossutta

110

differenza femminile9. L’identificazione del politico con l’Uno esclude 
dallo sguardo, e quindi dallo spazio pubblico, tutto ciò che può incri-
nare l’immagine di una società omogenea, aprendo la città proprio 
al rischio della stasis. Questa esclusione, però, non è mai univoca, ma 
sempre circolare: il politico esclude, ma nello stesso tempo narra e de-
finisce ciò che allontana, ricomprendendolo sempre in un discorso con 
cui definisce anche se stesso. La prima – sia in senso temporale che 
ontologico – esclusione dalla polis greca è quella delle donne, in nome 
di un binarismo sessuale che diventa gerarchia e che crea altre dualità, 
come le coppie corpo e ragione, natura e cultura, disordine e ordine, in 
cui il polo negativo è sempre rappresentato dal femminile.

Senza voler ripercorrere una storia concettuale dell’oikos e delle sue 
interpretazioni, è interessante notare come nella lettura di Loraux la 
separazione tra casa e piazza sia sempre una separazione fittizia, poi-
ché famiglia e comunità politica si intrecciano e 

elencare le figure familiari della città invita a un processo combinatorio in cui 
a volte è la famiglia a indurre la stasi contro la città, a volte è la stasi installata 
nella città a distruggere la famiglia, a volte è la città come famiglia a respin-
gere la stasi10.

Loraux sottolinea come la paura della stasis rilevi la contiguità tra 
pubblico e privato, fino a sostenere che «la città sia un oikos»11 e che 
proprio per questo abbia bisogno di creare spazi separati, in cui lascia-
re tutto quello che può portare differenza e quindi conflitto. 

Proprio a partire da queste considerazioni Giorgio Agamben mette 
in luce come 

la stasis […] non ha luogo nell’oikos né nella polis, né nella famiglia, né nella 
città: essa costituisce una zona di indifferenza tra lo spazio impolitico della 

9	 Nicole Loraux, Nati dalla terra. Mito e politica ad Atene, Roma, Meltemi, 1998.
10	 Ead., La guerre dans la famille, in «Clio. Femmes, Genre, Histoire», 5, 1997, pp. 21-62: 

p. 38.
11	 Ivi, p. 62.



Fare e disfare la famiglia

111

famiglia e quello politico della città. Trasgredendo questa soglia, l’oikos si poli-
ticizza e, inversamente, la polis si “economizza”, cioè si riduce a oikos12. 

Ancora una volta si riconosce come la distinzione tra pubblico e 
privato non sia una linea di demarcazione, ma piuttosto uno spettro. 
Questa consapevolezza conduce a «concepire la politica come un cam-
po di forze i cui estremi sono l’oikos e la polis: tra di essi la guerra civile 
segna la soglia»13. Ma non è solo la stasis a mostrare questo legame di 
mutua dipendenza; la struttura stessa della polis segnala la difficoltà di 
scindere i campi. Infatti, è vero che «l’oikos è il dominio delle donne: ciò 
che vi avviene è sotto il loro controllo», ma «poiché l’oikos non sfugge al 
mondo sociale ma obbedisce invece alle sue regole, è la legge maschile 
a regnarvi»14.

Nel corso del XVIII secolo, poi, l’emergere dell’ideologia delle sfere 
separate15 permette di pensare al ruolo familiare delle donne come a 
un ruolo politico, quello di formare il corpo della nazione, nel senso 
di formare fisicamente i futuri cittadini, ma anche di dare forma a un 
carattere e a un sentimento nazionale, proprio mentre le donne sono 
escluse – insieme agli schiavi e alle schiave – dalla partecipazione po-
litica. Un ruolo imposto, ma anche rivendicato dalle donne sia perché 
permetteva loro un riconoscimento pubblico, per quanto parziale, sia 
come strategia per poter almeno in parte intervenire nella società. 
Un paradosso che diviene evidente anche poiché questo processo che 
avviene nella sfera privata si accompagna ad una virilizzazione della 

12	 Giorgio Agamben, Stasis. La guerra civile come paradigma politico. Homo sacer, ii, To-
rino, Bollati Boringhieri 2015, p. 24.

13	 Ivi, p. 30.
14	 Louise Bruit Zaidman, Le figlie di Pandora. Donne e rituali nella città, in Storia delle 

donne in Occidente. L’antichità, a cura di Georges Duby, Michelle Perrot, Roma-Bari, 
Laterza, 1990, pp. 374-423: p. 421.

15	 Cfr. Linda K. Kerber, Separate Spheres, Female Worlds, Woman’s Place: The Rhetoric of 
Women’s History, in «The Journal of American History», lxxv, 1, 1988, pp. 9-39.



Carlotta Cossutta

112

sfera pubblica16, in cui gli ideali nazionalistici si saldano con la costru-
zione di un modello di maschilità egemonica che, come nota George 
Mosse17, riprende l’immagine dell’uomo greco per legare lo stesso cor-
po maschile all’idea di virtù, valore e rispettabilità. In questa visione il 
corpo nazionale maschile, descritto come spina dorsale di una nuova 
nazione, si oppone al femminile e alla schiavitù. Ma allo stesso tempo le 
donne erano responsabili della gestione della relazione tra incarnazio-
ne nazionale e corpo nazionale. Queste relazioni contraddittorie sono 
di nuovo messe in luce da Mosse, che sottolinea come «la divisione del 
lavoro all’interno della famiglia, e la distinzione tra mascolinità̀ e fem-
minilità̀ venivano riaffermate di continuo come imperativi dell’epoca 
moderna»18. Attraverso questa divisione secondo Mosse emerge come 
il paradosso del sentimentalismo, tanto quanto il paradosso dell’ideo-
logia delle “sfere separate” a cui è spesso associato, risieda proprio in 
questa combinazione di simbolico nazionale e di incarnazioni partico-
lari, un obbligo allo stesso tempo alla rispettabilità nazionale e a una 
virtù privata che viene costantemente rimossa dal potere nazionale. 
Questa doppia logica di potere e impotenza significava, nel caso delle 
sfere separate, che la separazione dal mondo del pubblico della politica 
e del lavoro (e dal potere economico) era compensata dal potere affet-
tivo della “casa”; nel caso del sentimentalismo, l’esclusione delle donne 
dall’azione politica significava comunque presentare un’alternativa af-
fettiva che non solo dava alle azioni politiche il loro significato emo-
tivo, ma oltre a ciò, collegava intimamente i corpi individuali – anche 
quelli esclusi dalla sfera pubblica – al corpo nazionale. 

16	 Cfr. Vinzia Fiorino, Una storia di genere maschile: riflessioni su un approccio storiogra-
fico, in «Contemporanea», ix, 2, 2006, pp. 381-390.

17	 George L. Mosse, L’immagine dell’uomo. Lo stereotipo maschile nell’epoca moderna, To-
rino, Einaudi, 1997.

18	 Id., Sessualità e nazionalismo. Mentalità borghese e rispettabilità, Roma-Bari, Laterza, 
1996, pp. 25-26.



Fare e disfare la famiglia

113

3. Famiglia come luogo politico e di lavoro

La famiglia diviene, così, un luogo centrale per la politica, che fonda la 
sovranità rimanendone escluso e che produce nuove linee di inclusione 
e esclusione. Angela Putino, per esempio, mostra come, attraverso l’in-
treccio di sapere-potere medico, «la famiglia passa da un dispositivo 
di alleanza, su cui si incentravano i codici giuridici attraverso la forma 
dei sistemi di parentela e di trasmissione dei beni, ad uno di sessualità 
dove ha assegnato un compito di controllo biologico che la valorizza 
quale matrice per il futuro dell’individuo adulto»19. La famiglia è, quin-
di, proprio il luogo in cui questo dispositivo di sapere-potere si innesta 
e diventa «lo spazio entro cui il sesso, ma anche le affettività, gli amo-
ri, i legami, sono obbligati a trovare la loro espressione più intensa»20. 
Putino rilegge, alla luce della famiglia come dispositivo di sessualità, il 
paradigma eterosessuale, che diventa una conseguenza dell’attenzio-
ne alla riproduzione della specie, e di una specie sana: «così il peccato 
della carne non attende più la punizione o il castigo divino, ma […] ha 
direttamente a che fare con la salute della discendenza»21. La coppia 
eterosessuale, in questo senso, è necessaria alla famiglia perché ne mo-
stra il carattere verticale, in cui a dominare è il rapporto verticale ge-
nitori-figli più che quello orizzontale tra i coniugi. La costruzione dei 
dispositivi di potere, quindi, parte dal basso, da ogni singola famiglia 
che riproduce la norma educando ogni singolo figlio.

La biopolitica assume in maniera evidente il doppio compito di oc-
cuparsi dei processi che costituiscono una popolazione e una specie 
e nello stesso tempo gettare lo sguardo su ogni singolo vivente, in un 
continuo rimando dall’universale al particolare e viceversa. In questo 
senso gli incroci di sapere e potere che caratterizzano il governo del 
bios «si indirizzano non solo verso aspetti generali, che investono la 
vita e l’insieme dei problemi evidenti di una popolazione, ma si rivol-
gono anche a quei movimenti celati che si nascondono nel segreto di 

19	 Angela Putino, I corpi di mezzo, Verona, ombre corte, 2011, p. 87.
20	 Ivi, p. 92.
21	 Ivi, p. 93.



Carlotta Cossutta

114

ogni vivente»22. La popolazione diventa inscindibile dalla singolarità 
e governare la vita della specie non può escludere l’esame dei singoli 
viventi, nella loro individualità. La sessualità assume una posizione di 
privilegio proprio perché è il luogo della connessione tra sapere scien-
tifico e identità personale, tra tecnologia e psiche. La biopolitica, attra-
verso la famiglia, divide le donne tra «l’isterica come intensificazione 
della sessualità e la madre come cura delle relazioni e governo delle 
attività legate alla vita»23, legando questa divisione allo stesso disposi-
tivo di sessualità che rimanda alla biologia.

Proprio in questo senso Monique Wittig ci invita a pensare la dif-
ferenza sessuale come ideologia che occulta l’opposizione sociale sotto 
termini naturali. Si inserisce, così, in una genealogia del femminismo 
materialista francofono, che pone al centro della riflessione il lavoro 
svolto dalle donne. In questo senso, non si tratta di includere le donne 
come un aspetto più o meno marginale della teoria, secondo le paro-
le di Mathieu: come «un’apparizione in appendice al discorso centra-
le, che arriva dal retro della casa, discreta, sconosciuta, enigmatica e 
muta, per disturbare per un istante la riflessione dell’uomo sull’uo-
mo»24. Si tratta di pensare alla totalità sociale, con il lavoro femmi-
nile come elemento centrale, per rendere visibili da lì nuove relazioni 
produttive e nuovi modi di produzione. Per fare questo, è necessario 
denaturalizzare la divisione sessuale del lavoro, in un percorso che 
attualmente porta a una formulazione centrata sulle relazioni sociali 
strutturali (rapports sociaux) come concetto chiave di una proposta fem-
minista materialista.

Per caratterizzare in modo generale il femminismo materialista nel 
suo aspetto francofono, è necessario ricordare una premessa fonda-
mentale: le differenze tra uomini e donne sono costrutti sociali, cioè 

22	 Ivi, p. 87.
23	 Ibidem.
24	 Nicole-Claude Mathieu, L’Anatomie politique. Catégorisations et idéologies du sexe, 

Paris, Côté-femmes Éditions, 1991, p. 214.



Fare e disfare la famiglia

115

non derivano da alcuna causalità biologica25. Oltre a questo, emergono 
nel dibattito le concezioni di molte forme di femminismo materiali-
sta: l’idea che la subordinazione delle donne abbia cause materiali e 
non solo ideologiche, che si concretizzano nei rapporti di produzione 
e riproduzione in cui le donne entrano; la messa in discussione della 
categoria marxiana di produzione in quanto troppo ristretta, poiché 
non permette di rendere conto di tutte le attività e i lavori svolti dalle 
donne; e la consapevolezza che nelle società patriarcali esiste una re-
lazione asimmetrica e antagonista tra donne e uomini, che si traduce 
in un rapporto gerarchico tra i sessi volto a favorire questi ultimi. Ciò 
porta alla formulazione della tesi secondo cui le donne costituiscono 
una classe sociale che viene economicamente appropriata o sfruttata a 
beneficio dell’insieme degli uomini26.

Il lavoro di Monique Wittig, inteso come un possibile sviluppo di 
alcune tesi materialiste, propone una concezione del pensiero etero-
sessuale inteso anche come epistemologia della dominazione. Etero-
sessualità, quindi, e non eteronormatività come un sistema di domi-
nio e di oppressione, che regola la divisione dei sessi e la costruzione 
del genere secondo linee ben definite e che produce classi di sesso. Da 
un lato attraverso una dimensione simbolica, in cui le donne vengono 
a essere intese come il sesso, come l’unico sesso al cospetto della neu-
tralità maschile, una situazione schiavile poiché la categoria di sesso 
è una categoria totalitaria che «plasma le menti e i corpi, e presiede 
a ogni forma di pensiero»27. La differenza sessuale, prodotto dell’ete-
rosessualità funzionale a riprodurre la specie, funziona come un’ide-
ologia – facendo riferimento a L’ideologia tedesca di Marx ed Engels28 

25	 Danièle Kergoat, Dynamique et consubstantialité des rapports sociaux in Sexe, race, 
classe, pour une épistémologie de la domination, a cura di Elsa Dorlin, Paris, Presse uni-
versitaires de France, 2009, pp. 111-126: p. 119.

26	 Cfr. Colette Guillaumin, Sesso, Razza e Pratica del Potere. L’idea di Natura, Verona, 
ombre corte, 2020; Christine Delphy, Il nemico principale 1. Economia politica del 
patriarcato, Milano, Vanda, 2022.

27	 Monique Wittig, Il pensiero eterosessuale, Verona, ombre corte, 2019, p. 28.
28	 Karl Marx, Friedrich Engels, L’ideologia tedesca, Roma, Editori Riuniti, 1993.



Carlotta Cossutta

116

– che occulta un’opposizione sociale sotto termini naturali, descriven-
do i due sessi come una differenza biologica, mentre «è l’oppressione 
a creare il sesso; non il contrario»29. Questa oppressione, però, anche 
un’oppressione profondamente materiale, che si basa sulla divisione 
tra lavoro produttivo e riproduttivo e sull’appropriazione del lavoro 
svolto dalle donne, definito come riproduzione: «Questa appropria-
zione del lavoro svolto dalle donne si compie nello stesso modo in cui 
avviene l’appropriazione del lavoro svolto dalla classe operaia da parte 
della classe dominante. Non può più essere detto che una di queste due 
forme di produzione (ossia, la riproduzione) è “naturale”, mentre l’al-
tra è “sociale”»30.

Così, interpretare la differenza sessuale in termini materialisti e 
dialettici significa riconoscerne il carattere di conflitto sociale che può 
essere superato solo con l’abolizione dello stato di cose presenti. Torna qui il 
riferimento marxiano, poiché pensare ai soggetti sempre come sociali 
significa pensarli in modo adeguato alle circostanze determinate, ma 
consapevoli che non siano riducibili a ingranaggio di un meccanismo 
che sembra muoversi motu proprio, e quindi cercando di svilupparne 
le potenzialità in senso pieno: è necessario «sostituire alla dominazio-
ne dei rapporti e della casualità sugli individui la dominazione degli 
individui sui rapporti e sulla casualità»31. Una questione che non va 
affrontata in modo astratto, credendo ingenuamente alla possibili-
tà per l’individuo, secondo un’ottica antropocentrica e umanistica, di 
superare grazie ad un puro sforzo intellettuale i presupposti in cui si 
trova ad operare. Al contrario, solo nella lotta per cambiare le proprie 
condizioni di vita è possibile compiere questo superamento.

La lotta che Wittig propone è una lotta contro l’eterosessualità pen-
sata come struttura di dominio funzionale alla riproduzione della spe-
cie anche in chiave sociale, poiché si nutre di una divisione sessuale del 
lavoro che produce i soggetti donne come coloro che sono destinate 
alla gestazione e alla cura. E in questo senso la famiglia diviene un luo-

29	 Monique Wittig, Il pensiero eterosessuale, cit., p. 22.
30	 Ivi, p. 26.
31	 Karl Marx, Friedrich Engels, L’ideologia tedesca, cit., p. 430



Fare e disfare la famiglia

117

go politico e uno spazio di lavoro, in cui si utilizza la retorica dell’amo-
re per occultare pratiche di sfruttamento. Anche i processi biologici, 
così, sono trasformati in processi di lavoro ben prima che le tecnolo-
gie riproduttive ne facciano emergere con limpidezza questo aspetto. 
Non è un caso, infatti, che Melinda Cooper e Catherine Waldby par-
lando di biolavoro ne esplicitino il radicamento nella riproduzione. Le 
due autrici si concentrano sulla definizione di lavoro per sottolineare 
come rimandi a due azioni differenti: labor infatti significa sia lavo-
ro che parto e in questo senso «le donne “travagliano” quando portano 
a termine una gravidanza, gli uomini “lavorano” quando producono. 
Il primo tipo di lavoro mette in scena la produttività della biologia; il 
secondo tipo sostiene, invece, la produttività dell’economia»32. Nono-
stante questa dicotomia, Cooper e Waldby vogliono spiegare che oggi 
la biologia riproduttiva umana è diventata una vera e propria forma di 
lavoro economico in alcuni settori chiave della bioeconomia. Questa 
dimensione biologica del lavoro non emerge solo nella contempora-
neità dato che esisteva anche nelle schiave – lavoratrici, prostitute e 
generatrici di schiavi – e nelle balie – che lavorano vendendo il frut-
to del loro seno –, ma trova nello sviluppo delle tecnologie mediche e 
biologiche una nuova pervasività e una maggiore capacità di produrre 
ricchezza. Riconoscere questa dimensione biologica come “lavoro” è 
la premessa per poterne comprendere i meccanismi e le forme di op-
pressione: le due autrici scelgono, quindi, di tralasciare le implicazioni 
simboliche per concentrarsi sui rapporti materiali.

Leggere in questo modo il biolavoro consente di notare come que-
sto consenta la messa a valore non soltanto del lavoro di cura, ma an-
che degli affetti, delle relazioni, fino ai singoli corpi e alle singole cel-
lule. Si tratta di una estensione del mercato che è stata definita anche 
come femminilizzazione del lavoro, a partire dall’idea di «una progressiva 
femminilizzazione della società, che si traduce nell’assorbimento del 

32	 Melinda Cooper, Catherine Waldby, Biolavoro globale. Corpi e nuova manodopera, 
Roma, DeriveApprodi, 2015, p. 61.



Carlotta Cossutta

118

potenziale sovversivo della differenza»33 attraverso l’utilizzo dei dispo-
sitivi di precarietà, affettività, corpo, cura. 

Già nel 1985 studiando i rapporti tra capitalismo e tecnoscienze, 
Donna Haraway metteva in luce come il lavoro a domicilio fosse una 
forma di lavoro femminilizzato, nel duplice senso di essere principal-
mente affidato alle donne e di riprodurre tutti gli stereotipi del lavoro 
femminile, dall’invisibilità alla gratuità. In Manifesto Cyborg scrive: 

Il lavoro viene ridefinito come letteralmente femminile e femminilizzato, 
a prescindere dal fatto che a svolgerlo siano uomini o donne. Essere femmini-
lizzato significa essere reso estremamente vulnerabile; significa poter essere 
smontati, riassemblati, sfruttati come forza lavoro di riserva, essere conside-
rati più servi che lavoratori, soggetti a tempi di lavoro pagati o non pagati che 
si beffano dell’orario pattuito; significa condurre un’esistenza che è sempre al 
limite dell’osceno, del fuori posto e del riducibile al sesso. Una vecchia stra-
tegia che si può ora applicare a quelli che erano i lavoratori privilegiati è la 
dequalificazione; ma l’economia del lavoro a domicilio non comporta solo la 
dequalificazione su larga scala, né nega l’emergenza di nuove aree di specia-
lizzazione, anche per donne e uomini che in passato erano esclusi dal lavoro 
specializzato. Il concetto indica piuttosto che la fabbrica, la casa e il mercato 
sono integrati in un nuovo rapporto34.

Questo nuovo rapporto tra la fabbrica, la casa e il mercato è an-
che il risultato del fallimento dello stato sociale, con il «conseguente 
intensificarsi della richiesta fatta alle donne di provvedere non solo 
alle proprie necessità quotidiane, ma anche a quelle degli uomini, dei 
bambini e degli anziani» (ibidem). Il lavoro a domicilio, quindi, più che 
rispondere ad un’esigenza delle donne, sarebbe il tentativo di conti-
nuare a sfruttare il lavoro gratuito di cura che le donne prestano e allo 
stesso tempo estrarre anche valore dal loro lavoro vivo. In questo senso 
Haraway mette anche in luce come il rischio, che nel nostro presente 
è sempre più vicino alla realtà, sia quello di formare «una struttura so-

33	 Cristina Morini, Per amore o per forza. Femminilizzazione del lavoro e biopolitiche del 
corpo, Verona, ombre corte, 2010, p. 16.

34	 Donna Haraway, Manifesto cyborg, cit., p.63.



Fare e disfare la famiglia

119

ciale fortemente bimodale, in cui le masse di donne e uomini di tutti 
i gruppi etnici, ma soprattutto di colore, vengano confinate in un’eco-
nomia del lavoro a domicilio, nell’analfabetismo di vario tipo, nell’im-
potenza e nel generale esubero, controllate da apparati repressivi al-
to-tecnologici che vanno dall’intrattenimento alla sorveglianza e alla 
sparizione»35. Una divisione di classe, quindi, che correrebbe anche 
lungo la linea dei luoghi di lavoro e che si nutre dell’isolamento in cui 
chi lavora da casa è confinata per imporre nuove forme di controllo e 
di oppressione.

4. Tecnologie tra norme e sovversioni

Anche la gestazione per altri può essere intesa in questo processo di 
progressivo allargamento di ciò che consideriamo lavoro che avviene 
proprio per sussumere il potenziale sovversivo di criticare la separa-
zione tra lavoro produttivo e riproduttivo. Il mercato, così, trasforma 
una critica radicale alla redistribuzione della ricchezza e a degli assetti 
familiari in una conferma della femminilità del lavoro di cura che, an-
che attraverso catene globali, passa dall’essere gratuito all’essere sfrut-
tato36. In qualche modo vediamo all’opera la risposta all’utopia che 
Marge Percy37 descrive in Sul filo del tempo, in cui propone una società 
ecologica e radicalmente democratica che si è sviluppata come risulta-
to dello studio delle epoche precedenti, in cui soltanto le grandi impre-
se avevano i soldi per finanziare la scienza e finivano per influenzarla. 
Il risultato sono state molte catastrofi naturali a cui il nuovo mondo 
cerca di porre rimedio. La prospettiva ecologica si unisce, come in 
molte utopie femministe38, ad una ridefinizione dei rapporti di gene-

35	 Ivi, p. 67.
36	 Encarnación Gutiérrez-Rodríguez, Migration, Domestic Work and Affect: A Deco-

lonial Approach on Value and the Feminization of Labor, London, Routledge, 2010.
37	 Marge Piercy, Sul filo del tempo, Milano, Elèuthera, 1990.
38	 Cfr. Anna M. Martinson, Ecofeminist Perspectives on Technology in the Science Fiction 

of Marge Piercy, in «Extrapolation», xliv, 1, 2003, pp. 50-68.



Carlotta Cossutta

120

re, che nel caso di Piercy avviene attraverso un cambiamento radicale 
del rapporto con la gestazione, la nascita e la genitorialità. Nel mondo 
nuovo la gravidanza non è più un’esperienza corporea e, in quanto tale, 
solo femminile, ma la gestazione viene spostata in covatoi: laboratori 
scientifici in cui trovano posto degli uteri artificiali che custodiscono 
il feto per nove mesi. Questa organizzazione è il risultato di una rivolu-
zione femminile, che trova la sua origine nel fatto che: 

Quando abbiamo sovvertito tutti i vecchi ordinamenti, alla fine non re-
stava che quell’unica cosa da abbandonare, il solo potere che noi avessimo 
mai avuto in cambio di nessun potere per nessuno. La creazione originale: il 
potere di dare la vita. Infatti finché fossimo stati geneticamente legati, non 
saremmo mai stati uguali. I maschi non si sarebbero mai umanizzati fino a 
diventare teneri e amorevoli. Così siamo diventati tutti madri. Ogni bambino 
ne ha tre. Per spezzare la famiglia tradizionale39.

Questa rivoluzione ha portato alla completa disgiunzione tra ses-
sualità e riproduzione, permettendo a tutti di vivere la sessualità in ma-
niera libera, come puro piacere che viene incoraggiato fin dall’infanzia.

Piercy deve molto alle riflessioni di Shulamith Firestone40, che nel 
suo testo The Dialectic of Sex propone l’idea che le donne possano libe-
rarsi solo attraverso una rivoluzione tecnologica, che le emancipi dal 
loro destino biologico. Haran sostiene che la tecnologia di Mattapoi-
sett «è chiaramente una risposta al rischio di rimanere intrappolati 
all’interno del ruolo materno, così come alle preoccupazioni avvertite 
negli anni Settanta da alcune femministe, secondo le quali l’accudi-
mento quasi esclusivo dei figli da parte delle madri è un’ulteriore fon-
te di rapporti di potere problematici e diseguali»41. Anche Sargisson 

39	 Marge Piercy, Sul filo del tempo, cit., p. 119.
40	 Shulamith Firestone, The Dialectic of Sex. The Case for Feminist Revolution, New 

York, William Morrow and Company, 1970.
41	 Joan Haran, (Re)Productive Fictions; Reproduction, Embodiment and Feminist Science 

in Marge Piercy’s Science Fiction, in Science Fiction, Critical Frontiers, a cura di Karen 
Sayer, John Moore, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2000, pp. 154-168: p. 159.



Fare e disfare la famiglia

121

suggerisce che il pensiero di Firestone sulla necessità di porre fine al 
significato culturale della biologia si rispecchia nell’utopia di Matta-
poisett di Piercy, dove la cultura non è biologicamente definita42. Per 
le donne, in questo quadro, la biologia non sarebbe altro, quindi, che 
uno degli strumenti dell’oppressione patriarcale e solo emancipandosi 
da essa, anche grazie alla tecnologia, può avvenire una reale rivoluzione 
femminista. Entrambe le autrici mettono al centro della loro riflessione 
il corpo femminile poiché è soprattutto su questo che si innestano i le-
gami tra biologia e ruolo sociale, tra funzione riproduttiva ed oppressio-
ne: a Mattapoisett le donne, dopo aver portato avanti una lotta femmi-
nista, hanno scelto volontariamente di rinunciare al potere di dare la 
vita per creare una società in cui le caratteristiche attribuite al genere 
femminile divengano patrimonio di tutti, indipendentemente dal ses-
so. Questa rinuncia provoca dei cambiamenti sociali, ma anche delle 
trasformazioni fisiche nei corpi degli uomini, che diventano in grado 
di allattare per prendersi cura dei neonati: nell’utopia di Mattapoisett, 
quindi, apparentemente le differenze di genere sfumano in differenze 
individuali. Ma soprattutto Piercy mostra come la fine dell’oppressio-
ne delle donne significhi anche una rinuncia alla differenza sessuale, 
in nome di un’androginia che riesce a non mimare il maschile, ma che 
parte proprio dall’esperienza femminile per modificare anche gli uo-
mini: «la visione di Piercy sulle mascolinità alternative, con la sua enfa-
si sulla tecnologia e su una dinamica di genere più complessa, illustra 
così la natura radicale delle utopie femministe»43.

Al contrario, quello a cui assistiamo negli intrecci tra sviluppo tec-
nologico e capitalismo, è un rafforzamento delle strutture familiari e 
dei ruoli di genere. Le donne gestanti, infatti, vengono descritte spesso 
come l’emblema del carattere oblativo della maternità, disposte a uti-
lizzare il proprio corpo e il proprio potenziale generativo per la felicità 

42	 Lucy Sargisson, Contemporary Feminist Utopianism, London and New York, Rout-
ledge, 1996, in particolare p. 104

43	 Michael Pitts, Complicating American Manhood: Marge Piercy’s Woman on the Edge 
of Time and the Feminist Utopia as a Site for Transforming Masculinities, in «European 
journal of American studies», xv, 2, https://doi.org/10.4000/ejas.157712020, p. 3.



Carlotta Cossutta

122

altrui, in una retorica che sembra quasi riecheggiare una concezione 
tradizionale della maternità, in cui si fanno i figli – e il sesso necessario 
a produrli – per il padre (o per Dio). Inoltre, come sottolinea Angela 
Balzano, attraverso la tecnica la maternità viene ri-naturalizzata, at-
traverso «sacralità della riproduzione, anche ai tempi dell’intersezione 
tra dispositivi informatici e mercati bio-tech: ma superare la natura 
in nome del miracolo della vita, insistendo a senso unico sul “sogno 
della maternità”, non vuol dire riproporci, con mezzi nuovi, la vecchia 
ricetta essenzialista della donna-madre?»44. Proprio per questo, come 
sottolineano Zipper e Sevenhuijsen già nel 1987, quando si parla di ge-
stazione per altri viene posto spesso il problema della commercializ-
zazione e dello sfruttamento, ma questo allarme copre quasi sempre 
«la condanna nei confronti di una donna che dà via il proprio figlio o, 
peggio, che consapevolmente decide di rimanere incinta e abbandona-
re il figlio»45. Questo sentimento, che le autrici descrivono come an-
sia, dimostra che la paura nei confronti della gestazione per altri non 
riguarda tanto la mercificazione dei corpi, quanto la preoccupazione 
per la rottura del legame madre-figlio, confermando, di fronte alla tec-
nologia, la naturalità della relazione materna.

Allo stesso tempo, come nota Sophie Lewis, 

la biotecnologia capitalista non risolve affatto il problema della gravidanza in 
sé, perché non è questo il problema che affronta. Risponde esclusivamente 
alla domanda di genitorialità genetica, alla quale applica la logica dell’ester-
nalizzazione. Sebbene lo sviluppo rimanga disomogeneo e incerto, è chiaro 
che ciò che il capitalismo propone alienando e globalizzando la maternità sur-
rogata gestazionale in questo modo è, come al solito, un’opzione che compor-
ta lo spostamento del problema. Il lavoro di gravidanza non sta tanto scompa-

44	 Angela Balzano, Le interfacce virtuali della riproduzione biotech, in Carlotta Cos-
sutta et al., Smagliature digitali. Corpi, generi, tecnologie, Milano, Agenzia X, 2018, 
pp. 65-74: p. 65.

45	 Juliette Zipper, Selma Sevenhuijsen, Surrogacy: Feminist Notions of Motherhood 
Reconsidered in Reproductive Technologies: Gender, Motherhood and Medicine, a cura di 
Michelle Stanworth, Minneapolis, University of Minnesota Press, 1987, pp. 118-138: 
p. 136.



Fare e disfare la famiglia

123

rendo o diventando più facile, quanto piuttosto si sta schiantando attraverso 
varie barriere normative su un mercato aperto. Lasciamo che siano i poveri a 
fare il lavoro sporco, ovunque sia più economico (o più conveniente) farlo46.

La biotecnologia, cioè, lascia intatta tutta la potenzialità del corpo 
materno, riconoscendo che sono i corpi di donna a portare avanti la 
riproduzione e a farlo nel migliore dei modi possibili, tanto che le ge-
stanti vengono selezionate tra donne giovani, fertili, già con figli e che 
conducono una vita sana. E la commercializzazione diventa, in questo 
senso, una esternalizzazione di un lavoro riproduttivo per confermare 
la genitorialità binaria. Infatti, anche se pensare alla gestazione per 
altri significa pensare alle possibilità tecniche di una riproduzione 
medicalmente assistita che scompagina la dualità e la complementa-
rietà dei soggetti coinvolti – è possibile immaginare una gravidanza e 
una nascita che sono il frutto di almeno tre diversi soggetti: un corpo 
che produce gameti, uno che produce sperma e uno che gesta, oltre al 
contributo di medici, biotecnologi, infermieri e tecnici di laboratorio 
coinvolti – la commercializzazione garantisce che due e solo due siano 
i genitori intenzionali. In questo senso, la gestazione commerciale per 
altri non mercifica il corpo della madre – al limite ne mercifica una 
specifica funzione – ma attraverso i contratti rende impossibile la po-
liparentela e la dissoluzione della famiglia nucleare. 

In questo senso il ricorso alla gestazione per altri si inserisce in 
quello che Haraway definisce feticismo genetico, che si nutre dell’idea che 
i geni – la biologia – definiscano i soggetti e quindi i legami familiari. 
Nel 1953 Watson e Crick pubblicano la struttura del DNA e nel 1958 lo 
descrivono attraverso la metafora dell’informazione: il DNA trasporta 
l’informazione genetica (o il programma) e i geni producono i propri ef-
fetti fornendo le istruzioni per la sintesi delle proteine. Il DNA fabbrica 
l’RNA, che fabbrica le proteine che fabbricano noi. Questa narrazione 
della funzione del DNA, come nota Elena Del Grosso, si basa su alcu-
ne «parole chiave: programma, istruzioni, fabbrica, che si traducono 

46	 Sophie Lewis, Full Surrogacy Now: Feminism against Family, New York, Verso, 2019, 
p. 8.



Carlotta Cossutta

124

in programmare, istruire, fabbricare»47, che danno forma alla nostra 
comprensione dell’essere umano come di un sistema: «ciò che viene 
mostrato oggi è un’immagine dell’invisibile: un ordinamento digita-
le di molecole, la rappresentazione grafica di diagrammi di flusso»48, 
un’immagine quasi irrappresentabile eppure dotata di un grande forza 
visiva. Le singole parti, i singoli gameti, acquistano una propria spe-
cificità: vengono intese come microscopiche parti di sé, non visibili ad 
occhio nudo, ma analizzabili e giudicabili grazie alle tecnologie. Ales-
sandra Gribaldo sottolinea che i gameti «hanno una loro storia e rap-
presentano gli individui da cui provengono» e che «non è più la loro 
esistenza ad essere problematica [com’era per il feto], piuttosto la loro 
forma, o meglio la loro efficacia e produttività»49, come se avessero as-
similato le parole chiave della metafora dell’informazione genetica50.

Questo tipo di tecnologie porta alle sue estreme conseguenze la ne-
cessità di vedere l’interno del corpo della donna inaugurata dai medici 
di inizio Ottocento e danno vita a «questo nuovo feto inteso come zi-

47	 Elena Del Grosso, Nuove tecnologie biomediche tra bioscienze e biopolitiche: la metafora 
del corpo femminile, in Etica della ricerca medica ed identità culturale europea, a cura di 
Francesco Galofaro, Bologna, CLUEB, 2009, pp. 113-123: p. 116.

48	 Barbara Duden, I geni in testa e il feto nel grembo. Sguardo storico sul corpo delle donne, 
Torino, Bollati Boringhieri, 2006, p. 89.

49	 Alessandra Gribaldo, Buono da guardare: la bio-estetica della tecnologia riproduttiva, 
in Futura. Genere e tecnologia, a cura di Francesca De Ruggeri, Annarita C. Pugliese, 
Roma, Meltemi, 2006, pp. 37-46: p. 44.

50	 Duden sottolinea il ruolo che i geni hanno assunto nel dibattito pubblico: «concetti 
statistici o cibernetici come rischio, probabilità, informazione, opzione e decisione sono 
stati introdotti furtivamente nella quotidianità come il cavallo di Troia. La fede nel 
gene pretende che comprendiamo noi stessi e il prossimo come un sistema auto-
matico e quindi gestibile, che attiva la propria autoresponsabilità seguendo il re-
lativo input. […] I geni sollecitano quindi l’organizzazione del rischio – attraverso 
la loro forza simbolica che agisce sulle donne. Ciò che c’è di più concreto, delicato 
e segreto nel soma femminile, si trasforma, nelle attività e nei discorsi pubblici, 
in simbolo della pretesa di un autoriferimento decorporizzante senza precedenti» 
(Barbara Duden, I geni in testa e il feto nel grembo, cit., p. 242).



Fare e disfare la famiglia

125

gote, blastociti, sistema immunitario, il cui futuro è diventato il tema 
principale di una scienza completamente nuova»51. 

Questa centralità dei geni è proprio quello che Haraway chiama fe-
ticismo genetico rifacendosi esplicitamente al feticismo delle merci teo-
rizzato da Karl Marx. Se per Marx il feticismo delle merci «restituisce 
l’immagine dei caratteri sociali del […] lavoro, facendoli apparire come 
caratteri oggettivi»52, per Haraway il feticismo genetico «riguarda lo 
scambio della relazionalità eterogena per una cosa fissa, all’apparen-
za oggettiva»53 e «traduce la vitalità materiale e contingente di esseri 
umani e non umani in mappe della vita stessa e poi scambia la mappa 
e le sue entità reificate per il mondo»54: i processi di mappatura del 
patrimonio genetico, cioè, sarebbero un modo per spazializzare il cor-
po, una forma di corporealizzazione55 che nasconde i processi lavorativi 
che «danno luogo a specifici corpi material-semiotici»56, occultando la 
natura contingente, storica e relazionale della comprensione dei cor-
pi in favore di una mappa genetica dalla presunta oggettività. Haraway 
aggiunge che «il feticismo corporeo può operare al livello delle idee su 
cosa sia un organismo […] o al livello dei confini tra la scienza e altri 
tipi di prassi culturale. Dividere nettamente la tecnoscienza tra tecni-
ca e politica è sintomo di feticismo corporeo»57, poiché dimentica che 

51	 Alessandra Gribaldo, Buono da guardare, cit., p. 44.
52	 Karl Marx, Il Capitale, Roma, Editori Riuniti, 1980, libro i, p. 104. Haraway cita 

espressamente Marx e scrive: «spero che Marx voglia riconoscere queste sue figlie 
illegittime, che nella perpetua commedia dell’epistemofilia si limitano a mimare 
il loro padre putativo» (Donna Haraway, Testimone-Modesta@FemaleMan-incontra_
OncoTopo, cit., p. 191).

53	 Ivi, p. 199.
54	 Ivi, p. 192.
55	 Cfr. ivi, p. 198. In questo caso Haraway cita anche il concetto di reificazione pro-

posto da Georg Lukács per chiarire come il feticismo genetico misconosca una 
dimensione relazionale tanto quanto la reificazione. E aggiunge: «l’unico piccolo 
emendamento che ho apportato a Marx è ricordare anche gli attori non umani» 
(ivi, p. 201).

56	 Ivi, p. 199.
57	 Ivi, p. 200.



Carlotta Cossutta

126

la tecnoscienza si basa sulle interazioni, è costituita da esse e quindi 
eminentemente pubblica e politica.

Inoltre, questo feticismo genetico, che potremmo anche pensare come 
un feticismo della nascita naturale, non solo non mette in discussione 
i processi scientifici, né la loro riproduzione economica, ma riproduce 
costantemente, nell’immaginario pubblico, la dimensione della fami-
glia tradizionale, composta da una coppia con figli e figlie. E riproduce 
l’idea di un possesso dei figli che si nutre di un’appartenenza biologica, 
al contrario «Ovviamente i neonati appartengono in un certo senso alle 
persone che li accudiscono, ma non sono una proprietà. Né il codice 
genetico che li progetta è così importante come molti amano pensare», 
poiché non determina del tutto un organismo: «in altre parole, la so-
stanza dei genitori viene stravolta. Il loro codice sorgente non “vive” nei 
figli dopo la loro morte più di quello dei non genitori»58 e per questo 
Haraway ci invita a pensare che non c’è mai una riproduzione dell’indi-
viduo, ma una co-produzione a cui concorrono anche le esperienze che 
facciamo, l’ambiente in cui viviamo e le cure che riceviamo59. 

In questo senso, sia la gestazione commerciale per altri sia le sue 
critiche riaffermano, invece, l’idea che vi sia una verità del corpo – sia 
esso l’utero o i geni – che garantisce la costruzione di legami sociali 
– siano essi quello madre-figlio o una famiglia. È interessante nota-
re, però, che proprio la creazione di comunità biologiche per Angela 
Putino è uno dei grandi rischi del femminismo, ma anche «di quelle 
comuni credenze femminili relative alla affermazione di una propria 
irriducibile identità di donna»60. Questa articolazione, questa descri-
zione di un’autenticità femminile non fa che riprodurre e rinsaldare il 
potere biopolitico, assistendolo nella costruzione di soggetti che trova-
no nella biologia la loro realizzazione. Putino descrive il femminismo 
che rimanda costantemente alle relazioni materne come un femmi-

58	 Sophie Lewis, Full Surrogacy Now: Feminism against Family, cit., p. 18
59	 Donna Haraway, Primate Visions: Gender, Race and Nature in the World of Modern 

Science, New York, Routledge, 1989, p. 352.
60	 Angela Putino, I corpi di mezzo, cit., p. 45.



Fare e disfare la famiglia

127

nismo «isterico»61 e sottolinea che «l’isteria si muove tra due solchi»: 
da un lato «progetta una lingua materna che ricalchi le strutture della 
vicinanza», dall’altro «mente alla meglio creando nel mondo dei saperi 
un altro sé separato»62. Questi due solchi, però, si intrecciano conti-
nuamente nella posizione isterica che «cerca di saldare la nostalgia del 
luogo materno con quelle forme di saperi che consentono una parte-
cipazione più fusionale»63. In questo senso «l’isterica» rivisita costan-
temente i saperi alla luce del legame materno simbiotico che crede le 
dia forza e potenza, in una relazione madre-figlia che è «un vincolo 
biologico-immaginario»64, che rimanda alla vicinanza e all’origine. In 
questo richiamo del biologico, Putino vede «un’eccessiva connivenza 
con il potere di governo del vivente […] che ruota intorno a una struttu-
ra immaginaria»65, una compatibilità con le esigenze della biopolitica 
che diventa «un arroccamento in un legame indissolubile – alla fine 
biologico – che preserva dalla paura»66 di non trovare forti somiglian-
ze tra donne. 

5. Conclusioni

Se il biopotere prende in carico la vita e la sua definizione, però, la re-
sistenza non può che partire dalla vita stessa e dall’esporsi in prima 
persona. Putino, infatti, sottolinea che «dal momento che la posta di 

61	 Putino si riferisce, in particolare, alla riflessione sull’ordine simbolico della madre, 
su cui si veda, almeno, tra i testi direttamente o indirettamente citati da Putino: 
Luisa Muraro, L’ordine simbolico della madre, Roma, Editori Riuniti, 1991; Diotima, 
Mettere al mondo il mondo, Milano, La Tartaruga, 1990; Diotima, L’amore femminile 
della madre, in «Via Dogana», 3, 1991; Luisa Muraro, La posizione isterica e la necessità 
della mediazione, Palermo, UDI, 1993; Wanda Tommasi, Il lavoro del servo, in Dioti-
ma, Oltre l’uguaglianza, Napoli, Liguori, 1995, pp. 59-84.

62	 Angela Putino, I corpi di mezzo, cit., p. 46.
63	 Ibidem.
64	 Ivi, p. 50.
65	 Ivi, p. 46.
66	 Ivi, p. 47.



Carlotta Cossutta

128

questa biopolitica è quella condizione che riguarda il vivente nel suo 
essere spoglio, privo di forma, quasi una pura datità biologica, non è 
credibile che possano essere morali, diritti e generali forme di civiltà 
i reali punti di resistenza»67: la possibilità di «non essere governati in 
questo modo e a questo prezzo» – per dirla con Foucault – passa dalla 
capacità di ridefinire un’azione politica che sappia partire dai corpi, in 
quanto terreno di dominio ma anche di sovversione. Putino sottolinea 
con forza la dimensione plurale dell’azione politica e parla «dei corpi, 
appunto, e non del corpo che è troppo invaghito di senso e costruito 
sull’orlo di un’incarnazione che lo trascende»68 e che, quindi, rischia di 
riprodurre forme di esclusione.

Il rifiuto di questa presunta verità biologica è quello che muove 
molte delle teorie femministe, che inscrivono i corpi di nuovi e “im-
previsti” significati. A partire da Simone de Beauvoir che ne Il secondo 
sesso ci ricorda quanto le donne siano «schiave della specie». E sottoli-
nea un apparente paradosso: tanto più l’essere umano si dichiara lon-
tano dalla dimensione “naturale”, tanto più i corpi delle donne sono 
sottoposti alle necessità della specie molto di più. Ad esempio, alcuni 
corpi umani hanno le mestruazioni una volta al mese circa, molto più 
frequentemente rispetto agli altri mammiferi e poi, nonostante la lun-
ghezza della gravidanza, mettono al mondo neonati totalmente non 
autosufficienti, che condannano le donne a quella lunga cura che se-
condo Hobbes dava loro potere sui figli. In questo senso, ancora una 
volta, lo scambio natura/civilizzazione sulle donne sembra non fun-
zionare a dovere. De Beauvoir, inoltre, puntualizza come non sia possi-
bile analizzare gli esseri umani soltanto con gli strumenti della scienza 
biologica, poiché «l’umanità è cosa diversa da una specie: [è] un dive-
nire storico; si definisce nel modo con cui assume la fattità naturale»69. 
Perciò, legare le donne al puro dato biologico non è altro che il risultato 
di un processo umano, troppo umano, che osserva i corpi proponendo 
scale di valori e di funzioni che sono socialmente costruite e assegnan-

67	 Ivi, p. 119.
68	 Ibidem.
69	 Simone de Beauvoir, Il secondo sesso, Milano, il Saggiatore, 2008, p. 687.



Fare e disfare la famiglia

129

do loro lo statuto di “Natura”. L’idea stessa di una specie umana, nota 
de Beauvoir, viene utilizzata per soggiogare i corpi delle donne alla 
funzione riproduttiva, a cui vengono, contestualmente, assegnati di-
versi valori morali. I corpi delle donne, quindi, vengono essenzializzati 
a partire da quella funzione su cui si ricostruisce una verità.

Se è vero che, come mostra Pateman, alla base del potere sovrano 
vi è la cancellazione della madre e del suo potere, reclamarne la cen-
tralità può essere allora un gesto apparentemente perturbante che allo 
stesso tempo, però, rinforza la struttura maschile della sovranità. Per 
ripensare radicalmente le fondamenta della sovranità bisognerebbe, 
invece, ripensare i corpi stessi, le forme della riproduzione, le modalità 
di fare famiglia e parentela, a partire dall’assunto di Shulamith Fire-
stone secondo cui, nel proporre la richiesta di automazione gestazio-
nale gratuita per tutti coloro che la desiderano come forma di lotta al 
capitalismo, chi di noi ha un utero «non ha alcun obbligo riproduttivo 
speciale nei confronti della specie»70. Mettere in discussione questo 
obbligo significa anche ridiscutere le forme della generazione e della 
cura, immaginando «mamme che disimparano il dominio rifiutandosi 
di dominare i loro figli»71. Questa prospettiva, che propone di abolire la 
famiglia per pensare nuove forme di supporto e riproduzione recipro-
ca, è possibile a partire dalla consapevolezza che:

Non solo la mater semper certa est, il principio giuridico secondo il qua-
le lo status materno è inequivocabile, è stato messo a soqquadro dal primo 
bambino in provetta, ma continua a essere eroso ogni anno, per esempio, dai 
progressi nel trasferimento nucleare di cellule somatiche che ora consentono 
una “paternità” genetica multipla di un bambino. Anche se non c’è nulla di 
necessariamente anti-proprietario in tutto questo – in realtà è il contrario, se 
i pool genetici devono essere divisi come le azioni nella prospettiva del pro-
getto di un figlio – è divertente notare come notizie come il trasferimento 
nucleare delle cellule somatiche suscitino essenzialmente le stesse argomen-

70	 Shulamith Firestone, The Dialectic of Sex, cit., p. 233.
71	 Alexis Pauline Gumbs, m/other ourselves: a Black queer feminist genealogy for radical 

mothering, in Revolutionary Mothering: Love on the Front Lines, a cura di Alexis P. Gum-
bs, China Martens, Mai’a Williams, Oakland, PM Press, 2016, pp. 21-31: p. 21.



Carlotta Cossutta

130

tazioni monogamiche e disordinate che si sentono tirare fuori per screditare 
il “poliamore”, argomentazioni secondo le quali la moltiplicazione delle parti 
non fa altro che condannare l’attività delle relazioni umane a una sconcertan-
te complicazione72.

Una complicazione che, invece, dovrebbe essere salutata con favore, 
poiché «siamo tutti e tutte, in fondo, responsabili, e in particolare di 
quella zuppa che è l’epigenetica. Siamo i creatori e le creatrici le une 
degli altri. E potremmo imparare collettivamente a comportarci come 
tali»73. Una co-creazione aperta alla diversità e antitetica all’omoge-
neità sia statale che familiare, in cui, come sostiene Donna Haraway, 
«il punto per me è la genitorialità [parenting], non la riproduzione. 
Fare il genitore significa prendersi cura delle generazioni, la propria o 
meno; riprodursi significa fare di più di se stessi per popolare il futuro, 
tutt’altra cosa»74.

In conclusione, però, queste riflessioni su come riconfigurare la fa-
miglia, la gestazione e la generazione, la cura e la parentela non pos-
sono che chiudersi con la domanda che si e ci pone Kathleen Biddick: 
«La maternità distribuita può apparire solo come l’effetto di istituzioni 
e tecnologie oppressive? Possiamo immaginare la procreazione distri-
buita come trasformativa e produttiva di differenze?»75. E, forse, pos-
siamo fare questo sforzo politico di immaginazione e di pratica solo se 
davvero riprendiamo la critica radicale alla separazione tra pubblico 
e privato come guida per fuggire dal labirinto dello sfruttamento del 
mercato e delle oppressioni della rinaturalizzazione.

72	 Sophie Lewis, Full Surrogacy Now, cit., p. 115.
73	 Ivi, p. 20.
74	 Donna Haraway, Speculative Fabulations for Technoculture’s Generations, in «Austra-

lian Humanities Review», 50, 2011, pp. 95-118, p. 116.
75	 Kathleen Biddick, The Shock of Medievalism, Durham, Duke University Press, 

1998, p. 71.



Fare e disfare la famiglia

131

Riassunto  Il testo analizza le intersezioni tra biologia, tecnologia, affetti e lavoro 
nella ridefinizione delle forme familiari e dei ruoli di genere. Attraverso le prospettive 
del pensiero femminista e della biopolitica, vengono messi in discussione i confini tra 
naturale e sociale, produttivo e riproduttivo, privato e pubblico, per delineare nuovi im-
maginari politici e relazionali.

Abstract  The text examines the intersections between biology, technology, affect, 
and labor in redefining family structures and gender roles. Through feminist and bio-
political perspectives, it challenges the boundaries between the natural and the social, 
the productive and the reproductive, the private and the public, proposing new political 
and relational imaginaries.




