Fare e disfare la famiglia.
Gli intrecci tra tecnica, biologia, affetti e lavoro

Carlotta Cossutta

unlearn gestation-exceptionalism

Sophie Lewis, Full Surrogacy Now:
Feminism Against Family

1. Introduzione

E quasi senso comune che la famiglia costituisca la cellula base della
societa, una affermazione che allo stesso tempo segnala la politicita
delle relazioni familiari e il loro appartenere a una sfera separata ri-
spetto alla politica, che deve essere superata per accedere allo spazio
pubblico. Notoriamente, Carole Pateman sostiene che mettere in di-
scussione la separazione tra pubblico e privato sia «in definitiva, cio in
cui consiste il movimento femminista»'. Questa separazione, infatti,
non fonda solamente lo statuto peculiare delle donne, mai pienamente
uscite dallo stato di natura, pur essendo parte della societa; una con-
dizione resa possibile dal fatto che «la sfera privata e parte della so-
cieta civile ma & separata dalla sfera “civile’»*. Una separazione solo
apparente, pero, perché se «la societa civile e divisa in due, [...] I'unita
dell'ordine sociale viene assicurata, in larga parte, dalla struttura del-
le relazioni patriarcali»®, che superano i confini tra pubblico e privato
e che costruiscono una sfera pubblica bifronte, in cui un lato rimane

1 CAROLE PATEMAN, Feminist Critiques of the Public/Private Dichotomy, in Feminism and
Equality, a cura di Anne Phillips, Oxford, Blackwell, 1987, p. 103.

2 CAROLE PATEMAN, Il contratto sessuale. I fondamenti nascosti della societd moderna, Ber-
gamo, Moretti&Vitali, 2015, p. 41.

3 Ivi, pp. 42-43.

© The Author(s); sottoposto a peer review - pubblicato con licenza CC-BY-NC-ND 4.0
DOI10.35948/DILEF/978-88-6032-829-8.06

Carlotta Cossutta, Universita di Milano, carlotta.cossutta@unimi.it, 0000-0002-2483-3010



Carlotta Cossutta

sempre in ombra: la sfera privata, infatti, & configurata come naturale,
prepolitica e «le relazioni ineguali della vita domestica sono cosi “per
natura”, e percio non sminuiscono 'eguaglianza universale propria del
mondo pubblico»*. In questo modo Pateman mette in luce che «“na-
turale” e “civile” sono allo stesso tempo in un rapporto di opposizione
e di mutua dipendenza»®, sottolineando come la pretesa di costruire
la dimensione politica come separata da quella privata sia la struttura
che permette di giustificare la subordinazione delle donne come, allo
stesso tempo, naturale e razionale.

A partire da queste riflessioni vorrei ragionare sulla gestazione per
altri pensandola come una cartina di tornasole che ci permette di guar-
dare ai rapporti tra tecnologia e norme sociali, tra mercato e affetti,
ma anche tra biologia e cultura. Si tratta di un punto di vista molto
parziale, che non intende affrontare tutte le questioni che attraversano
la gestazione per altri e le sue possibilita, ma che vuole interrogarsi
sulle possibilita e i rischi a partire da una prospettiva politica situata e
nutrita di alcune traiettorie del pensiero politico femminista. In parti-
colare, seguiro quel pensiero femminista che ci invita a non accettare
lidea che dalla tecnica, presentata come risultato naturale alleato della
biologia, discendano necessariamente delle leggi basate sulla societa
attuale, ma di proporre forme di immaginazione che sfruttino la tec-
nica e le sue possibilita per ripensare le norme stesse®. In questo senso,

4 1Ivi, p. 184.

5 Ivi, p. 41.

6 Inquesto senso & particolarmente rilevante quel pensiero femminista che, a parti-
re dall'interrogazione su cosa sia 'umano che le teorie politiche delle donne intro-
ducono, infatti, si sviluppa delle linee di ricerca che mettono in questione i confini
tra natura e cultura. Le epistemologie femministe, infatti, permettono di osserva-
re non solo il rapporto con la natura in chiave politica, ma anche di riflettere cri-
ticamente sulla scienza che la studia. Un punto essenziale che accomuna le diffe-
renti teorie femministe & l'importanza data alla collocazione degli agenti cognitivi
in una rete di relazioni sociali, tramite i quali essi vengono individuati come parte
di un preciso contesto storico e culturale, mettendo cosi in discussione ogni prete-
sa di neutralita della scienza. Lobiettivo dell’'analisi filosofica femminista &, da un
lato, 'analisi delle forme di mutua comprensione che sostengono un determinato

108



Fare e disfare la famiglia

provero a guardare alla gestazione per altri da un lato con unanalisi
estremamente materiale, criticando le strutture economiche che abi-
tiamo e la reificazione che corpi diversi in contesti diversi subiscono
e continuano a subire, e dall’altro, inscindibilmente legato al primo,
mettendo in discussione le norme che ancora abitano i nostri immagi-
nari e che riproducono rigide dicotomie di genere e rigide separazioni
tra cio che € privato e cio che é pubblico. Sovvertire le norme, quindi,
non per andare incontro a identita neutre e facilmente assoggettabili,
ma per moltiplicare le differenze e le resistenze, sapendo che certa-
mente non saranno gli strumenti del padrone a distruggere la casa del pa-
drone’, ma che di quegli stessi strumenti possiamo fare un uso creativo
a partire dalle esperienze di tutte e tutti quelli che li utilizzano.

2. Separare le sfere

La separazione tra privato e pubblico, nella modernita, fonda un pa-
triarcato fraterno, in cui 'uguaglianza degli uomini é resa possibile dal
loro — collettivo — differenziarsi dalle donne. Come sottolinea Nicole
Loraux, pero, questo processo ha radici pitt lontane, poiché I'esclusio-
ne del femminile dalla politica gia ad Atene si accompagna alla neces-
sita di costruire una comunita omogenea, con l'obiettivo di evitare il
conflitto®. Loraux sottolinea quanto la politica greca tema il conflit-
to, la guerra civile, la stasis, la cui origine viene ritracciata anche nella

ordine sociale e, dallaltro, quello della riflessione critica sulle caratteristiche di
specifiche forme di vita a partire dai punti di vista di soggetti diversamente situa-
ti, a cominciare dai soggetti marginalizzati e oppressi, per verificare labitabilita
delle diverse forme di vita. Cfr., tra gli altri, SUSAN HARDING, The Science Question
in Feminism, Ithaca, Cornell University Press, 1986; DONNA HARAWAY, Manifesto cy-
borg, Milano, Feltrinelli, 2015; DONNA HARAWAY, Testimone-Modesta@FemaleMan-in-
contra_OncoTopo. Femminismo e tecnoscienza, Milano, Feltrinelli, 2000.

Cfr. AUDRE LORDE, Sorella Outsider, Milano, Il dito e la luna, 2014.

8 NICOLE LORAUZX, La cittd divisa. Loblio nella memoria di Atene, Vicenza, Neri Pozza,
2006.

109



Carlotta Cossutta

differenza femminile®. Lidentificazione del politico con I'Uno esclude
dallo sguardo, e quindi dallo spazio pubblico, tutto cio che puo incri-
nare 'immagine di una societa omogenea, aprendo la citta proprio
al rischio della stasis. Questa esclusione, pero, non € mai univoca, ma
sempre circolare: il politico esclude, ma nello stesso tempo narra e de-
finisce cio che allontana, ricomprendendolo sempre in un discorso con
cui definisce anche se stesso. La prima - sia in senso temporale che
ontologico — esclusione dalla polis greca é quella delle donne, in nome
di un binarismo sessuale che diventa gerarchia e che crea altre dualita,
come le coppie corpo e ragione, natura e cultura, disordine e ordine, in
cui il polo negativo & sempre rappresentato dal femminile.

Senza voler ripercorrere una storia concettuale dell'oikos e delle sue
interpretazioni, € interessante notare come nella lettura di Loraux la
separazione tra casa e piazza sia sempre una separazione fittizia, poi-
ché famiglia e comunita politica si intrecciano e

elencare le figure familiari della citta invita a un processo combinatorio in cui
avolte e la famiglia a indurre la stasi contro la citta, a volte e la stasi installata

nella citta a distruggere la famiglia, a volte ¢ la citta come famiglia a respin-

:10
gere lastasi .

Loraux sottolinea come la paura della stasis rilevi la contiguita tra
pubblico e privato, fino a sostenere che «la citta sia un oikos»" e che
proprio per questo abbia bisogno di creare spazi separati, in cui lascia-
re tutto quello che puo portare differenza e quindi conflitto.

Proprio a partire da queste considerazioni Giorgio Agamben mette
in luce come

la stasis [...] non ha luogo nell'oikos né nella polis, né nella famiglia, né nella
citta: essa costituisce una zona di indifferenza tra lo spazio impolitico della

9 NiIcOLE LORAUX, Nati dalla terra. Mito e politica ad Atene, Roma, Meltemi, 1998.

10 EAD., La guerre dans la famille, in «Clio. Femmes, Genre, Histoire», 5,1997, pp. 21-62:
p. 38.
11 Ivi, p. 62.

110



Fare e disfare la famiglia

famiglia e quello politico della citta. Trasgredendo questa soglia, I'oikos si poli-
ticizza e, inversamente, la polis si “economizza”, cioé si riduce a oikos'>.

Ancora una volta si riconosce come la distinzione tra pubblico e
privato non sia una linea di demarcazione, ma piuttosto uno spettro.
Questa consapevolezza conduce a «concepire la politica come un cam-
po di forze i cui estremi sono l'oikos e la polis: tra di essi la guerra civile
segna la soglia»'®. Ma non ¢ solo la stasis a mostrare questo legame di
mutua dipendenza; la struttura stessa della polis segnala la difficolta di
scindere i campi. Infatti, & vero che «l'oikos € il dominio delle donne: cio
che vi avviene & sotto il loro controllo», ma «poiché l'oikos non sfugge al
mondo sociale ma obbedisce invece alle sue regole, € la legge maschile
a regnarvi»'4,

Nel corso del XVIII secolo, poi, 'emergere dell'ideologia delle sfere
separate’® permette di pensare al ruolo familiare delle donne come a
un ruolo politico, quello di formare il corpo della nazione, nel senso
di formare fisicamente i futuri cittadini, ma anche di dare forma a un
carattere e a un sentimento nazionale, proprio mentre le donne sono
escluse — insieme agli schiavi e alle schiave — dalla partecipazione po-
litica. Un ruolo imposto, ma anche rivendicato dalle donne sia perché
permetteva loro un riconoscimento pubblico, per quanto parziale, sia
come strategia per poter almeno in parte intervenire nella societa.
Un paradosso che diviene evidente anche poiché questo processo che
avviene nella sfera privata si accompagna ad una virilizzazione della

12 GIORGIO AGAMBEN, Stasis. La guerra civile come paradigma politico. Homo sacer, 11, To-
rino, Bollati Boringhieri 2015, p. 24.

13 Ivi, p. 30.

14 LOUISE BRUIT ZAIDMAN, Le figlie di Pandova. Donne e rituali nella cittd, in Storia delle
donne in Occidente. Lantichitd, a cura di Georges Duby, Michelle Perrot, Roma-Bari,
Laterza, 1990, pp. 374-423: p. 421.

15 Cfr. LINDA K. KERBER, Separate Spheres, Female Worlds, Woman’s Place: The Rhetoric of
Women's History, in «The Journal of American History», LXXV, 1, 1988, pp. 9-39.

111



Carlotta Cossutta

sfera pubblica’, in cui gli ideali nazionalistici si saldano con la costru-
zione di un modello di maschilita egemonica che, come nota George
Mosse'’, riprende l'immagine dell'uomo greco per legare lo stesso cor-
po maschile allidea di virtQ, valore e rispettabilita. In questa visione il
corpo nazionale maschile, descritto come spina dorsale di una nuova
nazione, si oppone al femminile e alla schiavitit. Ma allo stesso tempo le
donne erano responsabili della gestione della relazione tra incarnazio-
ne nazionale e corpo nazionale. Queste relazioni contraddittorie sono
di nuovo messe in luce da Mosse, che sottolinea come «la divisione del
lavoro all'interno della famiglia, e la distinzione tra mascolinita e fem-
minilitd venivano riaffermate di continuo come imperativi dell'epoca
moderna»'®. Attraverso questa divisione secondo Mosse emerge come
il paradosso del sentimentalismo, tanto quanto il paradosso dell'ideo-
logia delle “sfere separate” a cui & spesso associato, risieda proprio in
questa combinazione di simbolico nazionale e di incarnazioni partico-
lari, un obbligo allo stesso tempo alla rispettabilita nazionale e a una
virtl privata che viene costantemente rimossa dal potere nazionale.
Questa doppia logica di potere e impotenza significava, nel caso delle
sfere separate, che la separazione dal mondo del pubblico della politica
e del lavoro (e dal potere economico) era compensata dal potere affet-
tivo della “casa’; nel caso del sentimentalismo, 'esclusione delle donne
dall'azione politica significava comunque presentare un'alternativa af-
fettiva che non solo dava alle azioni politiche il loro significato emo-
tivo, ma oltre a cio, collegava intimamente i corpi individuali — anche
quelli esclusi dalla sfera pubblica - al corpo nazionale.

16 Cfr. VINzIA FIORINO, Una storia di genere maschile: riflessioni su un approccio storiogra-
ﬁco, in «Contemporanea, IX, 2, 2006, pp. 381-390.

17 GEORGE L. MOSSE, Limmagine dell'uomo. Lo stereotipo maschile nell'epoca moderna, To-
rino, Einaudi, 1997.

18 ID., Sessualitd e nazionalismo. Mentalita borghese e rispettabilita, Roma-Bari, Laterza,
1996, pp. 25-26.

112



Fare e disfare la famiglia

3. Famiglia come luogo politico e di lavoro

La famiglia diviene, cosi, un luogo centrale per la politica, che fonda la
sovranita rimanendone escluso e che produce nuove linee di inclusione
e esclusione. Angela Putino, per esempio, mostra come, attraverso l'in-
treccio di sapere-potere medico, «la famiglia passa da un dispositivo
di alleanza, su cui si incentravano i codici giuridici attraverso la forma
dei sistemi di parentela e di trasmissione dei beni, ad uno di sessualita
dove ha assegnato un compito di controllo biologico che la valorizza
quale matrice per il futuro dell'individuo adulto»". La famiglia &, quin-
di, proprio il luogo in cui questo dispositivo di sapere-potere si innesta
e diventa «lo spazio entro cui il sesso, ma anche le affettivita, gli amo-
ri, i legami, sono obbligati a trovare la loro espressione pilt intensa»*°.
Putino rilegge, alla luce della famiglia come dispositivo di sessualita, il
paradigma eterosessuale, che diventa una conseguenza dell'attenzio-
ne alla riproduzione della specie, e di una specie sana: «cosi il peccato
della carne non attende pit la punizione o il castigo divino, ma [...] ha
direttamente a che fare con la salute della discendenza»*'. La coppia
eterosessuale, in questo senso, € necessaria alla famiglia perché ne mo-
stra il carattere verticale, in cui a dominare é il rapporto verticale ge-
nitori-figli pitt che quello orizzontale tra i coniugi. La costruzione dei
dispositivi di potere, quindi, parte dal basso, da ogni singola famiglia
che riproduce la norma educando ogni singolo figlio.

La biopolitica assume in maniera evidente il doppio compito di oc-
cuparsi dei processi che costituiscono una popolazione e una specie
e nello stesso tempo gettare lo sguardo su ogni singolo vivente, in un
continuo rimando dall'universale al particolare e viceversa. In questo
senso gli incroci di sapere e potere che caratterizzano il governo del
bios «si indirizzano non solo verso aspetti generali, che investono la
vita e l'insieme dei problemi evidenti di una popolazione, ma si rivol-
gono anche a quei movimenti celati che si nascondono nel segreto di

19 ANGELA PUTINO, I corpi di mezzo, Verona, ombre corte, 2011, p. 87.

20 Ivi, p. 92.
21 Ivi, p. 93.

113



Carlotta Cossutta

ogni vivente»**. La popolazione diventa inscindibile dalla singolarita
e governare la vita della specie non puo escludere I'esame dei singoli
viventi, nella loro individualita. La sessualita assume una posizione di
privilegio proprio perché ¢ il luogo della connessione tra sapere scien-
tifico e identita personale, tra tecnologia e psiche. La biopolitica, attra-
verso la famiglia, divide le donne tra «l'isterica come intensificazione
della sessualita e la madre come cura delle relazioni e governo delle
attivita legate alla vita»*3, legando questa divisione allo stesso disposi-
tivo di sessualita che rimanda alla biologia.

Proprio in questo senso Monique Wittig ci invita a pensare la dif-
ferenza sessuale come ideologia che occulta I'opposizione sociale sotto
termini naturali. Si inserisce, cosi, in una genealogia del femminismo
materialista francofono, che pone al centro della riflessione il lavoro
svolto dalle donne. In questo senso, non si tratta di includere le donne
come un aspetto pitt 0 meno marginale della teoria, secondo le paro-
le di Mathieu: come «un'apparizione in appendice al discorso centra-
le, che arriva dal retro della casa, discreta, sconosciuta, enigmatica e
muta, per disturbare per un istante la riflessione dell'uomo sull'uo-
mo»*4. Si tratta di pensare alla totalita sociale, con il lavoro femmi-
nile come elemento centrale, per rendere visibili da li nuove relazioni
produttive e nuovi modi di produzione. Per fare questo, & necessario
denaturalizzare la divisione sessuale del lavoro, in un percorso che
attualmente porta a una formulazione centrata sulle relazioni sociali
strutturali (rapports sociaux) come concetto chiave di una proposta fem-
minista materialista.

Per caratterizzare in modo generale il femminismo materialista nel
suo aspetto francofono, € necessario ricordare una premessa fonda-
mentale: le differenze tra uomini e donne sono costrutti sociali, cioé

22 Ivi, p. 87.
23 Ibidem.

24 NICOLE-CLAUDE MATHIEU, LAnatomie politique. Catégorisations et idéologies du sexe,
Paris, Coté-femmes Editions, 1991, p. 214.

114



Fare e disfare la famiglia

non derivano da alcuna causalita biologica®. Oltre a questo, emergono
nel dibattito le concezioni di molte forme di femminismo materiali-
sta: l'idea che la subordinazione delle donne abbia cause materiali e
non solo ideologiche, che si concretizzano nei rapporti di produzione
e riproduzione in cui le donne entrano; la messa in discussione della
categoria marxiana di produzione in quanto troppo ristretta, poiché
non permette di rendere conto di tutte le attivita e i lavori svolti dalle
donne; e la consapevolezza che nelle societa patriarcali esiste una re-
lazione asimmetrica e antagonista tra donne e uomini, che si traduce
in un rapporto gerarchico tra i sessi volto a favorire questi ultimi. Cio
porta alla formulazione della tesi secondo cui le donne costituiscono
una classe sociale che viene economicamente appropriata o sfruttata a
beneficio dellinsieme degli uomini*®.

Il lavoro di Monique Wittig, inteso come un possibile sviluppo di
alcune tesi materialiste, propone una concezione del pensiero etero-
sessuale inteso anche come epistemologia della dominazione. Etero-
sessualita, quindi, e non eteronormativita come un sistema di domi-
nio e di oppressione, che regola la divisione dei sessi e la costruzione
del genere secondo linee ben definite e che produce classi di sesso. Da
un lato attraverso una dimensione simbolica, in cui le donne vengono
a essere intese come il sesso, come l'unico sesso al cospetto della neu-
tralita maschile, una situazione schiavile poiché la categoria di sesso
€ una categoria totalitaria che «plasma le menti e i corpi, e presiede
a ogni forma di pensiero»”’. La differenza sessuale, prodotto dell’ete-
rosessualita funzionale a riprodurre la specie, funziona come un’ide-
ologia — facendo riferimento a Lideologia tedesca di Marx ed Engels*®

25 DANIELE KERGOAT, Dynamique et consubstantialité des rapports sociaux in Sexe, race,
classe, pour une épistémologie de la domination, a cura di Elsa Dorlin, Paris, Presse uni-
versitaires de France, 2009, pp. 111-126: p. 119.

26 Cfr. COLETTE GUILLAUMIN, Sesso, Razza e Pratica del Potere. Lidea di Natura, Verona,
ombre corte, 2020; CHRISTINE DELPHY, Il nemico principale 1. Economia politica del
patriarcato, Milano, Vanda, 202.2.

27 MONIQUE WITTIG, Il pensiero eterosessuale, Verona, ombre corte, 2019, p. 28.

28 KARL MARX, FRIEDRICH ENGELS, Lideologia tedesca, Roma, Editori Riuniti, 1993.

115



Carlotta Cossutta

— che occulta un'opposizione sociale sotto termini naturali, descriven-
do i due sessi come una differenza biologica, mentre «é 'oppressione
a creare il sesso; non il contrario»®?. Questa oppressione, perd, anche
un'oppressione profondamente materiale, che si basa sulla divisione
tra lavoro produttivo e riproduttivo e sullappropriazione del lavoro
svolto dalle donne, definito come riproduzione: «Questa appropria-
zione del lavoro svolto dalle donne si compie nello stesso modo in cui
avviene 'appropriazione del lavoro svolto dalla classe operaia da parte
della classe dominante. Non puo pitt essere detto che una di queste due
forme di produzione (ossia, la riproduzione) ¢ “naturale”, mentre I'al-
tra & “sociale”»*.

Cosl, interpretare la differenza sessuale in termini materialisti e
dialettici significa riconoscerne il carattere di conflitto sociale che puo
essere superato solo con l'abolizione dello stato di cose presenti. Torna qui il
riferimento marxiano, poiché pensare ai soggetti sempre come sociali
significa pensarli in modo adeguato alle circostanze determinate, ma
consapevoli che non siano riducibili a ingranaggio di un meccanismo
che sembra muoversi motu proprio, e quindi cercando di svilupparne
le potenzialita in senso pieno: & necessario «sostituire alla dominazio-
ne dei rapporti e della casualita sugli individui la dominazione degli
individui sui rapporti e sulla casualita»®'. Una questione che non va
affrontata in modo astratto, credendo ingenuamente alla possibili-
ta per l'individuo, secondo un'ottica antropocentrica e umanistica, di
superare grazie ad un puro sforzo intellettuale i presupposti in cui si
trova ad operare. Al contrario, solo nella lotta per cambiare le proprie
condizioni di vita é possibile compiere questo superamento.

La lotta che Wittig propone € una lotta contro 'eterosessualita pen-
sata come struttura di dominio funzionale alla riproduzione della spe-
cie anche in chiave sociale, poiché si nutre di una divisione sessuale del
lavoro che produce i soggetti donne come coloro che sono destinate
alla gestazione e alla cura. E in questo senso la famiglia diviene un luo-

29 MONIQUE WITTIG, I pensiero eterosessuale, cit., p. 22..

30 Ivi, p. 26.
31 KARL MARX, FRIEDRICH ENGELS, Lideologia tedesca, cit., p. 430

116



Fare e disfare la famiglia

go politico e uno spazio di lavoro, in cui si utilizza la retorica dell’amo-
re per occultare pratiche di sfruttamento. Anche i processi biologici,
cosi, sono trasformati in processi di lavoro ben prima che le tecnolo-
gie riproduttive ne facciano emergere con limpidezza questo aspetto.
Non & un caso, infatti, che Melinda Cooper e Catherine Waldby par-
lando di biolavoro ne esplicitino il radicamento nella riproduzione. Le
due autrici si concentrano sulla definizione di lavoro per sottolineare
come rimandi a due azioni differenti: labor infatti significa sia lavo-
ro che parto e in questo senso «le donne “travagliano” quando portano
a termine una gravidanza, gli uomini “lavorano” quando producono.
Il primo tipo di lavoro mette in scena la produttivita della biologia; il
secondo tipo sostiene, invece, la produttivita delleconomia»**. Nono-
stante questa dicotomia, Cooper e Waldby vogliono spiegare che oggi
la biologia riproduttiva umana é diventata una vera e propria forma di
lavoro economico in alcuni settori chiave della bioeconomia. Questa
dimensione biologica del lavoro non emerge solo nella contempora-
neita dato che esisteva anche nelle schiave — lavoratrici, prostitute e
generatrici di schiavi — e nelle balie — che lavorano vendendo il frut-
to del loro seno —, ma trova nello sviluppo delle tecnologie mediche e
biologiche una nuova pervasivita e una maggiore capacita di produrre
ricchezza. Riconoscere questa dimensione biologica come “lavoro” &
la premessa per poterne comprendere i meccanismi e le forme di op-
pressione: le due autrici scelgono, quindi, di tralasciare le implicazioni
simboliche per concentrarsi sui rapporti materiali.

Leggere in questo modo il biolavoro consente di notare come que-
sto consenta la messa a valore non soltanto del lavoro di cura, ma an-
che degli affetti, delle relazioni, fino ai singoli corpi e alle singole cel-
lule. Si tratta di una estensione del mercato che ¢ stata definita anche
come femminilizzazione del lavoro, a partire dall'idea di «una progressiva
femminilizzazione della societa, che si traduce nell’assorbimento del

32 MELINDA COOPER, CATHERINE WALDBY, Biolavoro globale. Corpi e nuova manodopera,
Roma, DeriveApprodi, 2015, p. 61.

117



Carlotta Cossutta

potenziale sovversivo della differenza»®® attraverso I'utilizzo dei dispo-
sitivi di precarieta, affettivita, corpo, cura.

Gia nel 1985 studiando i rapporti tra capitalismo e tecnoscienze,
Donna Haraway metteva in luce come il lavoro a domicilio fosse una
forma di lavoro femminilizzato, nel duplice senso di essere principal-
mente affidato alle donne e di riprodurre tutti gli stereotipi del lavoro
femminile, dall'invisibilita alla gratuita. In Manifesto Cyborg scrive:

11 lavoro viene ridefinito come letteralmente femminile e femminilizzato,
a prescindere dal fatto che a svolgerlo siano uomini o donne. Essere femmini-
lizzato significa essere reso estremamente vulnerabile; significa poter essere
smontati, riassemblati, sfruttati come forza lavoro di riserva, essere conside-
rati pitt servi che lavoratori, soggetti a tempi di lavoro pagati o non pagati che
si beffano dell’orario pattuito; significa condurre ur’esistenza che é sempre al
limite dell'osceno, del fuori posto e del riducibile al sesso. Una vecchia stra-
tegia che si puo ora applicare a quelli che erano i lavoratori privilegiati e la
dequalificazione; ma I'economia del lavoro a domicilio non comporta solo la
dequalificazione su larga scala, né nega l'emergenza di nuove aree di specia-
lizzazione, anche per donne e uomini che in passato erano esclusi dal lavoro
specializzato. Il concetto indica piuttosto che la fabbrica, la casa e il mercato
sono integrati in un nuovo rapporto>*.

Questo nuovo rapporto tra la fabbrica, la casa e il mercato é an-
che il risultato del fallimento dello stato sociale, con il «conseguente
intensificarsi della richiesta fatta alle donne di provvedere non solo
alle proprie necessita quotidiane, ma anche a quelle degli uomini, dei
bambini e degli anziani» (ibidem). Il lavoro a domicilio, quindi, pitt che
rispondere ad un'esigenza delle donne, sarebbe il tentativo di conti-
nuare a sfruttare il lavoro gratuito di cura che le donne prestano e allo
stesso tempo estrarre anche valore dal loro lavoro vivo. In questo senso
Haraway mette anche in luce come il rischio, che nel nostro presente
é sempre pit vicino alla realta, sia quello di formare «una struttura so-

33 CRISTINA MORINI, Per amore o per forza. Femminilizzazione del lavoro e biopolitiche del
corpo, Verona, ombre corte, 2010, p. 16.

34 DONNA HARAWAY, Manifesto cyborg, cit., p.63.

118



Fare e disfare la famiglia

ciale fortemente bimodale, in cui le masse di donne e uomini di tutti
i gruppi etnici, ma soprattutto di colore, vengano confinate in uneco-
nomia del lavoro a domicilio, nell’analfabetismo di vario tipo, nellim-
potenza e nel generale esubero, controllate da apparati repressivi al-
to-tecnologici che vanno dallintrattenimento alla sorveglianza e alla
sparizione»*. Una divisione di classe, quindi, che correrebbe anche
lungo la linea dei luoghi di lavoro e che si nutre dell'isolamento in cui
chi lavora da casa e confinata per imporre nuove forme di controllo e
di oppressione.

4.Tecnologie tra norme e sovversioni

Anche la gestazione per altri puo essere intesa in questo processo di
progressivo allargamento di cio che consideriamo lavoro che avviene
proprio per sussumere il potenziale sovversivo di criticare la separa-
zione tra lavoro produttivo e riproduttivo. Il mercato, cosi, trasforma
una critica radicale alla redistribuzione della ricchezza e a degli assetti
familiari in una conferma della femminilita del lavoro di cura che, an-
che attraverso catene globali, passa dall'essere gratuito all’essere sfrut-
tato®. In qualche modo vediamo allopera la risposta all'utopia che
Marge Percy®’ descrive in Sul filo del tempo, in cui propone una societa
ecologica e radicalmente democratica che si € sviluppata come risulta-
to dello studio delle epoche precedenti, in cui soltanto le grandi impre-
se avevano i soldi per finanziare la scienza e finivano per influenzarla.
Il risultato sono state molte catastrofi naturali a cui il nuovo mondo
cerca di porre rimedio. La prospettiva ecologica si unisce, come in
molte utopie femministe*®, ad una ridefinizione dei rapporti di gene-

35 Ivi, p. 67.

36 ENCARNACION GUTIERREZ-RODRIGUEZ, Migration, Domestic Work and Affect: A Deco-
lonial Approach on Value and the Feminization of Labor, London, Routledge, 2010.

37 MARGE PIERCY, Sul filo del tempo, Milano, Eléuthera, 1990.

38 Cfr. ANNA M. MARTINSON, Ecofeminist Perspectives on Technology in the Science Fiction
of Marge Piercy, in «Extrapolation», XL1V, 1, 2003, pp. 50-68.

119



Carlotta Cossutta

re, che nel caso di Piercy avviene attraverso un cambiamento radicale
del rapporto con la gestazione, la nascita e la genitorialita. Nel mondo
nuovo la gravidanza non ¢ pitt un'esperienza corporea e, in quanto tale,
solo femminile, ma la gestazione viene spostata in covatoi: laboratori
scientifici in cui trovano posto degli uteri artificiali che custodiscono
il feto per nove mesi. Questa organizzazione ¢ il risultato di una rivolu-
zione femminile, che trova la sua origine nel fatto che:

Quando abbiamo sovvertito tutti i vecchi ordinamenti, alla fine non re-
stava che quell'unica cosa da abbandonare, il solo potere che noi avessimo
mai avuto in cambio di nessun potere per nessuno. La creazione originale: il
potere di dare la vita. Infatti finché fossimo stati geneticamente legati, non
saremmo mai stati uguali. I maschi non si sarebbero mai umanizzati fino a
diventare teneri e amorevoli. Cosi siamo diventati tutti madri. Ogni bambino
ne ha tre. Per spezzare la famiglia tradizionale®’.

Questa rivoluzione ha portato alla completa disgiunzione tra ses-
sualita e riproduzione, permettendo a tutti di vivere la sessualita in ma-
niera libera, come puro piacere che viene incoraggiato fin dallinfanzia.

Piercy deve molto alle riflessioni di Shulamith Firestone*°, che nel
suo testo The Dialectic of Sex propone I'idea che le donne possano libe-
rarsi solo attraverso una rivoluzione tecnologica, che le emancipi dal
loro destino biologico. Haran sostiene che la tecnologia di Mattapoi-
sett «& chiaramente una risposta al rischio di rimanere intrappolati
allinterno del ruolo materno, cosi come alle preoccupazioni avvertite
negli anni Settanta da alcune femministe, secondo le quali I'accudi-
mento quasi esclusivo dei figli da parte delle madri e un'ulteriore fon-
te di rapporti di potere problematici e diseguali»*'. Anche Sargisson

39 MARGE PIERCY, Sul filo del tempo, cit., p. 119.

40 SHULAMITH FIRESTONE, The Dialectic of Sex. The Case for Feminist Revolution, New
York, William Morrow and Company, 1970.

41 JOAN HARAN, (Re)Productive Fictions; Reproduction, Embodiment and Feminist Science
in Marge Piercy’s Science Fiction, in Science Fiction, Critical Frontiers, a cura di Karen
Sayer, John Moore, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2000, pp. 154-168: p. 159.

120



Fare e disfare la famiglia

suggerisce che il pensiero di Firestone sulla necessita di porre fine al
significato culturale della biologia si rispecchia nell'utopia di Matta-
poisett di Piercy, dove la cultura non ¢é biologicamente definita**. Per
le donne, in questo quadro, la biologia non sarebbe altro, quindi, che
uno degli strumenti dell'oppressione patriarcale e solo emancipandosi
da essa, anche grazie alla tecnologia, puo avvenire una reale rivoluzione
femminista. Entrambe le autrici mettono al centro della loro riflessione
il corpo femminile poiché é soprattutto su questo che si innestano i le-
gami tra biologia e ruolo sociale, tra funzione riproduttiva ed oppressio-
ne: a Mattapoisett le donne, dopo aver portato avanti una lotta femmi-
nista, hanno scelto volontariamente di rinunciare al potere di dare la
vita per creare una societa in cui le caratteristiche attribuite al genere
femminile divengano patrimonio di tutti, indipendentemente dal ses-
0. Questa rinuncia provoca dei cambiamenti sociali, ma anche delle
trasformazioni fisiche nei corpi degli uomini, che diventano in grado
di allattare per prendersi cura dei neonati: nell'utopia di Mattapoisett,
quindi, apparentemente le differenze di genere sfumano in differenze
individuali. Ma soprattutto Piercy mostra come la fine dell'oppressio-
ne delle donne significhi anche una rinuncia alla differenza sessuale,
in nome di un'androginia che riesce a non mimare il maschile, ma che
parte proprio dall’esperienza femminile per modificare anche gli uo-
mini: «la visione di Piercy sulle mascolinita alternative, con la sua enfa-
si sulla tecnologia e su una dinamica di genere pitt complessa, illustra
cosi la natura radicale delle utopie femministe»*3.

Al contrario, quello a cui assistiamo negli intrecci tra sviluppo tec-
nologico e capitalismo, € un rafforzamento delle strutture familiari e
dei ruoli di genere. Le donne gestanti, infatti, vengono descritte spesso
come 'emblema del carattere oblativo della maternita, disposte a uti-
lizzare il proprio corpo e il proprio potenziale generativo per la felicita

42 LucY SARGISSON, Contemporary Feminist Utopianism, London and New York, Rout-
ledge, 1996, in particolare p. 104

43 MICHAEL PITTS, Complicating American Manhood: Marge Piercy’s Woman on the Edge
of Time and the Feminist Utopia as a Site for Transforming Masculinities, in «European
journal of American studies», Xv, 2, https://doi.org/10.4000/ejas.157712020, p. 3.

121



Carlotta Cossutta

altrui, in una retorica che sembra quasi riecheggiare una concezione
tradizionale della maternita, in cui si fanno i figli — e il sesso necessario
a produrli — per il padre (o per Dio). Inoltre, come sottolinea Angela
Balzano, attraverso la tecnica la maternita viene ri-naturalizzata, at-
traverso «sacralita della riproduzione, anche ai tempi dell'intersezione
tra dispositivi informatici e mercati bio-tech: ma superare la natura
in nome del miracolo della vita, insistendo a senso unico sul “sogno
della maternita”, non vuol dire riproporci, con mezzi nuovi, la vecchia
ricetta essenzialista della donna-madre?»**. Proprio per questo, come
sottolineano Zipper e Sevenhuijsen gia nel 1987, quando si parla di ge-
stazione per altri viene posto spesso il problema della commercializ-
zazione e dello sfruttamento, ma questo allarme copre quasi sempre
«la condanna nei confronti di una donna che da via il proprio figlio o,
peggio, che consapevolmente decide di rimanere incinta e abbandona-
re il figlio»**. Questo sentimento, che le autrici descrivono come an-
sia, dimostra che la paura nei confronti della gestazione per altri non
riguarda tanto la mercificazione dei corpi, quanto la preoccupazione
per la rottura del legame madre-figlio, confermando, di fronte alla tec-
nologia, la naturalita della relazione materna.
Allo stesso tempo, come nota Sophie Lewis,

la biotecnologia capitalista non risolve affatto il problema della gravidanza in
sé, perché non & questo il problema che affronta. Risponde esclusivamente
alla domanda di genitorialita genetica, alla quale applica la logica dell’ester-
nalizzazione. Sebbene lo sviluppo rimanga disomogeneo e incerto, & chiaro
che cio che il capitalismo propone alienando e globalizzando la maternita sur-
rogata gestazionale in questo modo &, come al solito, ur'opzione che compor-
talo spostamento del problema. Il lavoro di gravidanza non sta tanto scompa-

44 ANGELA BALZANO, Le interfacce virtuali della riproduzione biotech, in CARLOTTA COS-
SUTTA et al., Smagliature digitali. Corpi, generi, tecnologie, Milano, Agenzia X, 2018,
pp. 65-74: p. 65.

45 JULIETTE ZIPPER, SELMA SEVENHUIJSEN, Surrogacy: Feminist Notions of Motherhood
Reconsidered in Reproductive Technologies: Gender, Motherhood and Medicine, a cura di
Michelle Stanworth, Minneapolis, University of Minnesota Press, 1987, pp. 118-138:
p. 136.

122



Fare e disfare la famiglia

rendo o diventando pit facile, quanto piuttosto si sta schiantando attraverso

varie barriere normative su un mercato aperto. Lasciamo che siano i poveri a
. N . s . 6

fare il lavoro sporco, ovunque sia pitt economico (o pitt conveniente) farlo*®.

La biotecnologia, cioeg, lascia intatta tutta la potenzialita del corpo
materno, riconoscendo che sono i corpi di donna a portare avanti la
riproduzione e a farlo nel migliore dei modi possibili, tanto che le ge-
stanti vengono selezionate tra donne giovani, fertili, gia con figli e che
conducono una vita sana. E la commercializzazione diventa, in questo
senso, una esternalizzazione di un lavoro riproduttivo per confermare
la genitorialita binaria. Infatti, anche se pensare alla gestazione per
altri significa pensare alle possibilita tecniche di una riproduzione
medicalmente assistita che scompagina la dualita e la complementa-
rieta dei soggetti coinvolti — € possibile immaginare una gravidanza e
una nascita che sono il frutto di almeno tre diversi soggetti: un corpo
che produce gameti, uno che produce sperma e uno che gesta, oltre al
contributo di medici, biotecnologi, infermieri e tecnici di laboratorio
coinvolti — la commercializzazione garantisce che due e solo due siano
i genitori intenzionali. In questo senso, la gestazione commerciale per
altri non mercifica il corpo della madre - al limite ne mercifica una
specifica funzione — ma attraverso i contratti rende impossibile la po-
liparentela e la dissoluzione della famiglia nucleare.

In questo senso il ricorso alla gestazione per altri si inserisce in
quello che Haraway definisce feticismo genetico, che si nutre dell'idea che
i geni — la biologia — definiscano i soggetti e quindi i legami familiari.
Nel 1953 Watson e Crick pubblicano la struttura del DNA e nel 1958 lo
descrivono attraverso la metafora dell'informazione: il DNA trasporta
linformazione genetica (o il programma) e i geni producono i propri ef-
fetti fornendo le istruzioni per la sintesi delle proteine. Il DNA fabbrica
'RNA, che fabbrica le proteine che fabbricano noi. Questa narrazione
della funzione del DNA, come nota Elena Del Grosso, si basa su alcu-
ne «parole chiave: programma, istruzioni, fabbrica, che si traducono

46 SOPHIE LEWIS, Full Surrogacy Now: Feminism against Family, New York, Verso, 2019,
p. 8.

123



Carlotta Cossutta

in programmare, istruire, fabbricare»*’, che danno forma alla nostra
comprensione dell’essere umano come di un sistema: «cid che viene
mostrato oggi ¢ unimmagine dell'invisibile: un ordinamento digita-
le di molecole, la rappresentazione grafica di diagrammi di flusso»*?,
un'immagine quasi irrappresentabile eppure dotata di un grande forza
visiva. Le singole parti, i singoli gameti, acquistano una propria spe-
cificita: vengono intese come microscopiche parti di sé, non visibili ad
occhio nudo, ma analizzabili e giudicabili grazie alle tecnologie. Ales-
sandra Gribaldo sottolinea che i gameti «hanno una loro storia e rap-
presentano gli individui da cui provengono» e che «non ¢ pitt la loro
esistenza ad essere problematica [com’era per il feto], piuttosto la loro
forma, o meglio la loro efficacia e produttivita»*?, come se avessero as-
similato le parole chiave della metafora dellinformazione genetica®®.
Questo tipo di tecnologie porta alle sue estreme conseguenze la ne-
cessita di vedere I'interno del corpo della donna inaugurata dai medici
di inizio Ottocento e danno vita a «questo nuovo feto inteso come zi-

47 ELENA DEL GROSSO, Nuove tecnologie biomediche tra bioscienze e biopolitiche: la metafora
del corpo femminile, in Etica della ricerca medica ed identita culturale europea, a cura di
Francesco Galofaro, Bologna, CLUEB, 2009, pp. 113-123: p. 116.

48 BARBARA DUDEN, I geni in testa e il feto nel grembo. Sguardo storico sul corpo delle donne,
Torino, Bollati Boringhieri, 2006, p. 89.

49 ALESSANDRA GRIBALDO, Buono da guardare: la bio-estetica della tecnologia riproduttiva,
in Futura. Genere e tecnologia, a cura di Francesca De Ruggeri, Annarita C. Pugliese,
Roma, Meltemi, 2006, pp. 37-46: p. 44.

50 Duden sottolinea il ruolo che i geni hanno assunto nel dibattito pubblico: «concetti
statistici o cibernetici come rischio, probabilita, informazione, opzione e decisione sono
stati introdotti furtivamente nella quotidianita come il cavallo di Troia. La fede nel
gene pretende che comprendiamo noi stessi e il prossimo come un sistema auto-
matico e quindi gestibile, che attiva la propria autoresponsabilita seguendo il re-
lativo input. [...] I geni sollecitano quindi l'organizzazione del rischio — attraverso
la loro forza simbolica che agisce sulle donne. Cio che c’¢ di pitt concreto, delicato
e segreto nel soma femminile, si trasforma, nelle attivita e nei discorsi pubblici,
in simbolo della pretesa di un autoriferimento decorporizzante senza precedenti»
(BARBARA DUDEN, I geni in testa e il feto nel grembo, cit., p. 242).

124



Fare e disfare la famiglia

gote, blastociti, sistema immunitario, il cui futuro é diventato il tema
principale di una scienza completamente nuova»*'.

Questa centralita dei geni é proprio quello che Haraway chiama fe-
ticismo genetico rifacendosi esplicitamente al feticismo delle merci teo-
rizzato da Karl Marx. Se per Marx il feticismo delle merci «restituisce
Iimmagine dei caratteri sociali del [...] lavoro, facendoli apparire come
caratteri oggettivi»**, per Haraway il feticismo genetico «riguarda lo
scambio della relazionalita eterogena per una cosa fissa, allapparen-
za oggettiva»>® e «traduce la vitalitd materiale e contingente di esseri
umani e non umani in mappe della vita stessa e poi scambia la mappa
e le sue entita reificate per il mondo»**: i processi di mappatura del
patrimonio genetico, ciog¢, sarebbero un modo per spazializzare il cor-
po, una forma di corporealizzazione®® che nasconde i processi lavorativi
che «danno luogo a specifici corpi material-semiotici»*®, occultando la
natura contingente, storica e relazionale della comprensione dei cor-
pi in favore di una mappa genetica dalla presunta oggettivitd. Haraway
aggiunge che «il feticismo corporeo puo operare al livello delle idee su
cosa sia un organismo [...] o al livello dei confini tra la scienza e altri
tipi di prassi culturale. Dividere nettamente la tecnoscienza tra tecni-
ca e politica & sintomo di feticismo corporeo»®’, poiché dimentica che

51 ALESSANDRA GRIBALDO, Buono da guardare, cit., p. 44.

52 KARL MARX, Il Capitale, Roma, Editori Riuniti, 1980, libro 1, p. 104. Haraway cita
espressamente Marx e scrive: «spero che Marx voglia riconoscere queste sue figlie
illegittime, che nella perpetua commedia dell’epistemofilia si limitano a mimare
il loro padre putativo» (DONNA HARAWAY, Testimone-Modesta@FemaleMan-incontra_
OncoTopo, cit., p. 191).

53 Ivi, p. 199.

54 Ivi, p. 192.

55 Cfr. ivi, p. 198. In questo caso Haraway cita anche il concetto di reificazione pro-
posto da Georg Lukdcs per chiarire come il feticismo genetico misconosca una
dimensione relazionale tanto quanto la reificazione. E aggiunge: «l'unico piccolo
emendamento che ho apportato a Marx é ricordare anche gli attori non umani»
(ivi, p. 201).

56 Ivi, p. 199.

57 Ivi, p. 200.

125



Carlotta Cossutta

la tecnoscienza si basa sulle interazioni, € costituita da esse e quindi
eminentemente pubblica e politica.

Inoltre, questo feticismo genetico, che potremmo anche pensare come
un feticismo della nascita naturale, non solo non mette in discussione
i processi scientifici, né la loro riproduzione economica, ma riproduce
costantemente, nellimmaginario pubblico, la dimensione della fami-
glia tradizionale, composta da una coppia con figli e figlie. E riproduce
Iidea di un possesso dei figli che si nutre di unappartenenza biologica,
al contrario «Ovviamente i neonati appartengono in un certo senso alle
persone che li accudiscono, ma non sono una proprieta. Né il codice
genetico che li progetta é cosi importante come molti amano pensare»,
poiché non determina del tutto un organismo: «in altre parole, la so-
stanza dei genitori viene stravolta. Il loro codice sorgente non “vive” nei
figli dopo la loro morte pitt di quello dei non genitori»*® e per questo
Haraway ci invita a pensare che non ¢’¢ mai una riproduzione dell'indi-
viduo, ma una co-produzione a cui concorrono anche le esperienze che
facciamo, Pambiente in cui viviamo e le cure che riceviamo®®.

In questo senso, sia la gestazione commerciale per altri sia le sue
critiche riaffermano, invece, I'idea che vi sia una verita del corpo - sia
esso l'utero o i geni — che garantisce la costruzione di legami sociali
— siano essi quello madre-figlio o una famiglia. E interessante nota-
re, pero, che proprio la creazione di comunita biologiche per Angela
Putino € uno dei grandi rischi del femminismo, ma anche «di quelle
comuni credenze femminili relative alla affermazione di una propria
irriducibile identita di donna»®°. Questa articolazione, questa descri-
zione di un'autenticita femminile non fa che riprodurre e rinsaldare il
potere biopolitico, assistendolo nella costruzione di soggetti che trova-
no nella biologia la loro realizzazione. Putino descrive il femminismo
che rimanda costantemente alle relazioni materne come un femmi-

58 SOPHIE LEWIS, Full Surrogacy Now: Feminism against Family, cit., p. 18

59 DONNA HARAWAY, Primate Visions: Gender, Race and Nature in the World of Modern
Science, New York, Routledge, 1989, p. 352..

60 ANGELA PUTINO, I corpi di mezzo, cit., p. 45.

126



Fare e disfare la famiglia

nismo «isterico»®' e sottolinea che «l'isteria si muove tra due solchi»:
da un lato «progetta una lingua materna che ricalchi le strutture della
vicinanza», dall’altro «<mente alla meglio creando nel mondo dei saperi
un altro sé separato»®*. Questi due solchi, pero, si intrecciano conti-
nuamente nella posizione isterica che «cerca di saldare la nostalgia del
luogo materno con quelle forme di saperi che consentono una parte-
cipazione pilt fusionale»®. In questo senso «listerica» rivisita costan-
temente i saperi alla luce del legame materno simbiotico che crede le
dia forza e potenza, in una relazione madre-figlia che e «un vincolo
biologico-immaginario»®¥, che rimanda alla vicinanza e all'origine. In
questo richiamo del biologico, Putino vede «un’eccessiva connivenza
con il potere di governo del vivente [...] che ruota intorno a una struttu-
ra immaginaria»®*, una compatibilita con le esigenze della biopolitica
che diventa «un arroccamento in un legame indissolubile - alla fine
biologico — che preserva dalla paura»®® di non trovare forti somiglian-
ze tra donne.

5. Conclusioni

Se il biopotere prende in carico la vita e la sua definizione, pero, la re-
sistenza non puo che partire dalla vita stessa e dall'esporsi in prima
persona. Putino, infatti, sottolinea che «dal momento che la posta di

61 Putino si riferisce, in particolare, alla riflessione sull'ordine simbolico della madre,
su cui si veda, almeno, tra i testi direttamente o indirettamente citati da Putino:
LuUISA MURARO, Lordine simbolico della madre, Roma, Editori Riuniti, 1991; DIOTIMA,
Mettere al mondo il mondo, Milano, La Tartaruga, 1990; DIOTIMA, Lamore femminile
della madre, in «Via Dogana, 3,1991; LUuiSA MURARO, La posizione isterica e la necessita
della mediazione, Palermo, UDI, 1993; WANDA ToMMAsI, I lavoro del servo, in D1OTI-
MaA, Oltre l'uguaglianza, Napoli, Liguori, 1995, pp. 59-84.

62 ANGELA PUTINO, I corpi di mezzo, cit., p. 46.

63 Ibidem.

64 Ivi, p. 50.

65 1Ivi, p. 46.

66 Ivi, p. 47.

127



Carlotta Cossutta

questa biopolitica ¢ quella condizione che riguarda il vivente nel suo
essere spoglio, privo di forma, quasi una pura datita biologica, non &
credibile che possano essere morali, diritti e generali forme di civilta
i reali punti di resistenza»®’: la possibilita di «non essere governati in
questo modo e a questo prezzo» — per dirla con Foucault — passa dalla
capacita di ridefinire un'azione politica che sappia partire dai corpi, in
quanto terreno di dominio ma anche di sovversione. Putino sottolinea
con forza la dimensione plurale dell'azione politica e parla «dei corpi,
appunto, e non del corpo che é troppo invaghito di senso e costruito
sull'orlo di unincarnazione che lo trascende»®® e che, quindji, rischia di
riprodurre forme di esclusione.

Il rifiuto di questa presunta verita biologica ¢ quello che muove
molte delle teorie femministe, che inscrivono i corpi di nuovi e “im-
previsti” significati. A partire da Simone de Beauvoir che ne I secondo
sesso ci ricorda quanto le donne siano «schiave della specie». E sottoli-
nea un apparente paradosso: tanto pitt 'essere umano si dichiara lon-
tano dalla dimensione “naturale”, tanto piu i corpi delle donne sono
sottoposti alle necessita della specie molto di pitt. Ad esempio, alcuni
corpi umani hanno le mestruazioni una volta al mese circa, molto pitt
frequentemente rispetto agli altri mammiferi e poi, nonostante la lun-
ghezza della gravidanza, mettono al mondo neonati totalmente non
autosufficienti, che condannano le donne a quella lunga cura che se-
condo Hobbes dava loro potere sui figli. In questo senso, ancora una
volta, lo scambio natura/civilizzazione sulle donne sembra non fun-
zionare a dovere. De Beauvoir, inoltre, puntualizza come non sia possi-
bile analizzare gli esseri umani soltanto con gli strumenti della scienza
biologica, poiché «'umanita é cosa diversa da una specie: [¢] un dive-
nire storico; si definisce nel modo con cui assume la fattita naturale»®’.
Percio, legare le donne al puro dato biologico non ¢ altro che il risultato
di un processo umano, troppo umano, che osserva i corpi proponendo
scale di valori e di funzioni che sono socialmente costruite e assegnan-

67 Ivi, p. 119.

68 Ibidem.
69 SIMONE DE BEAUVOIR, II secondo sesso, Milano, il Saggiatore, 2008, p. 687.

128



Fare e disfare la famiglia

do loro lo statuto di “Natura”. Lidea stessa di una specie umana, nota
de Beauvoir, viene utilizzata per soggiogare i corpi delle donne alla
funzione riproduttiva, a cui vengono, contestualmente, assegnati di-
versi valori morali. I corpi delle donne, quindi, vengono essenzializzati
a partire da quella funzione su cui si ricostruisce una verita.

Se e vero che, come mostra Pateman, alla base del potere sovrano
vi é la cancellazione della madre e del suo potere, reclamarne la cen-
tralita puo essere allora un gesto apparentemente perturbante che allo
stesso tempo, pero, rinforza la struttura maschile della sovranita. Per
ripensare radicalmente le fondamenta della sovranita bisognerebbe,
invece, ripensare i corpi stessi, le forme della riproduzione, le modalita
di fare famiglia e parentela, a partire dall’assunto di Shulamith Fire-
stone secondo cui, nel proporre la richiesta di automazione gestazio-
nale gratuita per tutti coloro che la desiderano come forma di lotta al
capitalismo, chi di noi ha un utero «non ha alcun obbligo riproduttivo
speciale nei confronti della specie»’®. Mettere in discussione questo
obbligo significa anche ridiscutere le forme della generazione e della
cura, immaginando «<mamme che disimparano il dominio rifiutandosi
di dominare i loro figli»"". Questa prospettiva, che propone di abolire la
famiglia per pensare nuove forme di supporto e riproduzione recipro-
ca, é possibile a partire dalla consapevolezza che:

Non solo la mater semper certa est, il principio giuridico secondo il qua-
le lo status materno & inequivocabile, & stato messo a soqquadro dal primo
bambino in provetta, ma continua a essere eroso ogni anno, per esempio, dai
progressi nel trasferimento nucleare di cellule somatiche che ora consentono
una “paternitd” genetica multipla di un bambino. Anche se non c¢’¢ nulla di
necessariamente anti-proprietario in tutto questo — in realta ¢ il contrario, se
i pool genetici devono essere divisi come le azioni nella prospettiva del pro-
getto di un figlio — & divertente notare come notizie come il trasferimento
nucleare delle cellule somatiche suscitino essenzialmente le stesse argomen-

70 SHULAMITH FIRESTONE, The Dialectic of Sex, cit., p. 233.

71 ALEXIS PAULINE GUMBS, m/other ourselves: a Black queer feminist genealogy for radical
mothering, in Revolutionary Mothering: Love on the Front Lines, a cura di Alexis P. Gum-
bs, China Martens, Mai’a Williams, Oakland, PM Press, 2016, pp. 21-31: p. 21.

129



Carlotta Cossutta

tazioni monogamiche e disordinate che si sentono tirare fuori per screditare
il “poliamore”, argomentazioni secondo le quali la moltiplicazione delle parti

non fa altro che condannare l'attivita delle relazioni umane a una sconcertan-

. . 2
te COI’l’lpllCElZIOI’l€7 .

Una complicazione che, invece, dovrebbe essere salutata con favore,
poiché «siamo tutti e tutte, in fondo, responsabili, e in particolare di
quella zuppa che é I'epigenetica. Siamo i creatori e le creatrici le une
degli altri. E potremmo imparare collettivamente a comportarci come
tali»”®. Una co-creazione aperta alla diversita e antitetica allomoge-
neita sia statale che familiare, in cui, come sostiene Donna Haraway,
«il punto per me e la genitorialita [parenting], non la riproduzione.
Fare il genitore significa prendersi cura delle generazioni, la propria o
meno; riprodursi significa fare di piti di se stessi per popolare il futuro,
tutt’altra cosa»’.

In conclusione, pero, queste riflessioni su come riconfigurare la fa-
miglia, la gestazione e la generazione, la cura e la parentela non pos-
sono che chiudersi con la domanda che si e ci pone Kathleen Biddick:
«La maternita distribuita puo apparire solo come l'effetto di istituzioni
e tecnologie oppressive? Possiamo immaginare la procreazione distri-
buita come trasformativa e produttiva di differenze?»’. E, forse, pos-
siamo fare questo sforzo politico di immaginazione e di pratica solo se
davvero riprendiamo la critica radicale alla separazione tra pubblico
e privato come guida per fuggire dal labirinto dello sfruttamento del
mercato e delle oppressioni della rinaturalizzazione.

72 SOPHIE LEWIS, Full Surrogacy Now, cit., p. 115.
73 Ivi, p. 20.

74 DONNA HARAWAY, Speculative Fabulations for Technoculture’s Generations, in «Austra-
lian Humanities Review», 50, 2011, pp. 95-118, p. 116.

75 KATHLEEN BIDDICK, The Shock of Medievalism, Durham, Duke University Press,
1998, p. 71.

130



Fare e disfare la famiglia

Riassunto |l testo analizza le intersezioni tra biologia, tecnologia, affetti e lavoro
nella ridefinizione delle forme familiari e dei ruoli di genere. Attraverso le prospettive
del pensiero femminista e della biopolitica, vengono messi in discussione i confini tra
naturale e sociale, produttivo e riproduttivo, privato e pubblico, per delineare nuovi im-
maginari politici e relazionali.

Abstract The text examines the intersections between biology, technology, affect,
and labor in redefining family structures and gender roles. Through feminist and bio-
political perspectives, it challenges the boundaries between the natural and the social,
the productive and the reproductive, the private and the public, proposing new political
and relational imaginaries.

131





